中国历史科（中四至中六）


选修部分单元一：二十世纪中国传统文化的发展：承传与转变
中国历史科（中四至中六）








[image: image1.jpg]PEELP (P2 F5)
JBHAH

(II) #3385




选修部分单元一：二十世纪中国传统文化的发展：承传与转变

引　言

课程发展议会与香港考试及评核局联合编订了《中国历史课程及评估指引（中四至中六）》（2007），课程选修部分的六个单元为历史专题，以增加学生对中国文化不同层面的认识。

为支援教师对高中中国历史选修单元一：「二十世纪中国传统文化的发展：承传与转变」的教学，教育局个人、社会及人文教育组与中文大学哲学系郑宗义教授合作，编订了本支援教材。本教材套分为两大部分：「知识分子在五四时期对中国传统文化的检讨」及「知识分子在五四时期后对中国传统文化的承传与创新」，涵盖一百年来中国传统文化的发展及演变。

本教材套版权由教育局及中文大学哲学系共同拥有。部分历史图片获李杰泉博士授权使用，本局谨此致谢。任何人士不得翻印以作商业用途。若对教材提出意见和建议，请致函：
香港湾仔皇后大道东213号胡忠大厦13楼1319室
教育局课程发展处
总课程发展主任（个人、社会及人文教育）
或
传真：2573 5299 / 2575 4318
电邮：ccdopshe@edb.gov.hk
[image: image70.jpg]



[image: image2.jpg]-t tARRANMAEA  REERE
(—)




[image: image3.jpg]T B3 X ALE Y R B R A




学习重心（一）：五四新文化运动的反传统思潮
[image: image67.jpg]




[image: image4]
五四运动有广狭两义，狭义指1919年抗议巴黎和会的爱国运动，广义指早于前几年已开始的新文化运动。新文化运动，总的来说，是藉文化思想的改造来寻求富强、拯救中国。这种思路若溯之于清季自强运动以降，维新及革命的历史发展，实其来有自。此即国人由器物改革、政治改革的步步反思，终及于文化思想的改造。既而把国家的积弱归因于文化，传统文化自然成为批判的对象，而当时风行的西方的民主与科学，亦自然成为批判传统的利器。《新青年》杂志开宗明义的立场即是典例。
不过，当时由各种质疑、反激所引发的论争，却不无激浊扬清的效果。其中如辨明民本与民主的不同；如深思乎文化思想运动是一切运动成败得失的基础，却不应以之为能代替其他运动；又如拒斥新的民主科学与旧的伦理道德应予调和的言论等。
新文化运动之批判传统文化，最明确者，莫如视孔子及其儒学为君主专制政治的护符而大加挞伐。至于批判激烈到何种程度，则是个富于争议的问题。倘从新文化运动之某些打倒一切旧传统的说话看，从废除汉字看，及从三○年代的全盘西化论看，反传统亦可谓全盘矣！林毓生即以「全盘性反传统主义」名之。然依林氏，这全盘性反传统主义却吊诡地根源于传统的一元论主智主义的思想模式。林氏认为传统的一元论主智主义思想模式乃是倾向于把所有的问题都约化为一个核心问题——心性问题或曰个人道德修养的问题。这思想模式，在二十世纪初，随着普遍王权的崩溃及其他政治社会因素的催化，乃演变成一文化整体观。文化整体观是把文化视为一不可切割的有机整体，任何一部分的败坏即足以否定整个文化的价值。而反传统主义者正是通过这文化整体观来形成其全盘性反传统主义。不过，林氏的解释之所以惹起争议，正是因为假使我们从另外一些角度观察，新文化运动的反传统到底是否全盘性的便十分可疑。王元化指出新文化运动致力打倒的只是儒学的权威，由是而追求思想百花齐放的局面。他批评林毓生的论旨只是以理论套历史的先验论，完全不符合历史事实。对此，林氏辩称他的论旨主要是在意识形态层面上立论。姑勿论孰是孰非，两造的争论，其实正清楚反映出新文化运动确如余英时所谓的本身是多重面相的及多重方向的。新文化运动及其反传统的复杂性，在胡适身上尤其明显。
毋庸置疑，胡适是新文化运动的健将，也是反传统的象征人物。然而胡适将新文化运动的共同精神理解为重估一切价值，具体化为整理国故，后来更把新文化运动称为中国的文艺复兴，可见由始至终，他从没意图要彻底地全面地否定传统。此所以他改陈序经「全盘西化」的口号为全心全意的现代化，并深信传统文化中有价值的就是那些能经历现代化洗礼而仍保留下来的部分。此亦所以他整理国故的主张，尝遭受反传统者的怀疑，以为是调转枪头的背叛。面对反传统的大气候，胡适只得强调整理国故是为了打鬼与捉妖。
胡适的例子，显示新文化运动反传统的同时亦打开了整理传统文化的新一页。胡适的建议，是结合干嘉考证学与近代史学，以中国文化史的形式来整理传统文化。与此相较，梁漱溟的《东西文化及其哲学》，自始则批评胡适的路子走不通，而建议要复兴中国文化必须恢复其中能引导人生能教人安身立命的哲学智慧，亦即宋明理学的睿识。梁氏铺设一个宏观的文化哲学架构，通过对比西方、中国与印度三支文化，来论证中国重道德伦理的文化亦即儒家文化，当为世界未来文化的走向。
综上所述，可见要恰当评价五四新文化运动，余英时的提醒十分重要：「我自己从不曾视它为一种宛如受历史铁则所统御、导致某一预定目的、单一且又连贯的运动。」二十世纪中国传统文化之受批判乎之受肯定乎？也应作如是观。

[image: image5]

[image: image6]
[image: image7.jpg]



	「因此我们可以为『五四运动』作定义如下：『五四运动』是一个复杂现象，它包括新思潮、文学革命、学生运动、工商界的罢市罢工，抵制日货运动，以及新知识分子所提倡的各种政治和社会改革。这一连串的活动都是由下列两个因素激发出来的：一方面是二十一条要求和山东决议案所燃起的爱国热情；另一方面是知识分子的提倡学习西洋文明，并希望能依科学和民主来对中国传统重新估价，以建设一个新中国。它不是一种单纯不变，组织严密的运动，而是许多思想纷歧的活动汇合而成，可是其间并非没有主流。」


资料来源：周策纵着，钟玲译：〈五四运动的定义〉（《五四运动史》选辑），收周阳山编：《五四与中国：知识份子与中国现代化》（台北：时报文化，1985年），页22。原书名为The May Fourth Movement: Intellectual Revolution in Modern China, Stanford: Stanford University Press, 1967.
[image: image8.jpg]



	「〔……〕当1840-42年的鸦片战争证明了西方势力强不可当以后，中国的知识分子领导人物开始觉悟到中国实有学习西方科学的技术之必要，尽管他们仍旧认为中国传统的制度和传统思想比西方高明，因此不需要改革。在1894-95年『甲午战争』中国被日本打败以后，她对西方文明的第一个反应阶段也宣告结束。从那个时候起，中国的年轻知识分子鉴于日本明治维新的成就，认为除了要学习科学的技术之外，中国还应当效法西方的法律和政治制度。但他们仍然坚持那些他们心目中认为更基本更实质的中国哲学、伦理观念、和传统社会的基础原则，不应当改变。张之洞在一八九八年用一句话简单扼要地表达了这个观念：『中学为体，西学为用。』可是一八九八年的百日『戊戌维新』无法把倡议的法律和政治制度改革付诸实现，而一九一一年的辛亥革命也只把它们完成了一部份。民国建立以后，军阀势力的抬头和两次复辟帝制运动的企图都证明，倘若只改革法律和政治制度，而不作其它方面的变更，则一定不会有什么成果。于是发展到第三个阶段，就是『五四运动』时代。在这一运动期间，新兴的知识分子不仅公开主张需要介绍西方科学技术、法律、及政治制度，而且也宣称：中国的哲学、伦理观念、自然科学、社会学说和制度，都应该彻底重估，参考西方的这些部门，重新创造。这不同于前些时候鼓吹的那种有心无意的改革，或者局部革新，它是一种广泛的、热烈的企图，要掀翻那停滞不前的旧传统的基本因素，而以一种全新的文化来取代它。」


资料来源：周策纵着，钟玲译：〈五四运动的背景和历史意义〉（《五四运动史》选辑），收周阳山编：《五四与中国：知识份子与中国现代化》（台北：时报文化，1985年），页35-36。
[image: image9.jpg]



	「〔……〕在现在最重要不过的根本问题，可以说是文化运动了！我们这次运动的失败，也是由于文化运动基础太薄弱的缘故。因为思想的来源，是一切运动的原动力；没有思想未曾改变而行动可以改变的。所以我们文化运动的目的是——
『以思想革命，为一切改造的基础。』」


资料来源：罗家伦：〈一年来我们学生运动底成功失败和将来应取的方针〉（1920.6，原载《新潮》2卷4号），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第一卷，页686。
[image: image10.jpg]



	「准斯以谈，吾国之社会，其隆盛耶？抑将亡耶？非予之所忍言者。彼陈腐朽败之分子，一听其天然之淘汰，雅不愿以如流之岁月，与之说短道长，希冀其脱胎换骨也。予所欲涕泣陈词者，惟属望于新鲜活泼之青年，有以自觉而奋斗耳！
……
〔……〕是在一二敏于自觉勇于奋斗之青年，发挥人间固有之智能，抉择人间种种之思想，——孰为新鲜活泼而适于今世之争存，孰为陈腐朽败而不容置于脑里，——利刃断铁，快刀理麻，决不作牵就依违之想，自度度人，社会庶几有其清宁之日也。青年乎！其有以此自任者乎？」


资料来源：陈独秀：〈敬告青年〉（1915.9，原载《青年杂志》1卷1号），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第一卷，页1、2。
[image: image11.jpg]



	「文化运动与社会运动本是两件事，有许多人当做是一件事，还有几位顶刮刮的中国头等学者也是这样说，真是一件憾事！
文化运动底内容是些什么呢？我敢说是文学，美术，音乐，哲学，科学，这一类的事。
社会运动底内容是些什么呢？我敢说是妇女问题，劳动问题，人口问题，这一类的事。
……
创造文化，本是一民族重大的责任，艰难的事业，必须有不断的努力，决不是短时间可以得着效果的事。这几年不过极少数的人在那里摇旗吶喊，想造成文化运动底空气罢了，实际的文化运动还不及九牛之一毛，那责备文化运动底人和以文化运动自居底人，都未免把文化太看轻了。
最不幸的是一班有速成癖性的人们，拿文化运动当做改良政治及社会底直接工具，竟然说出『文化运动已经有两三年了，国家社会还是仍旧无希望，文化运动又要失败了』的话，这班人不但不懂得文化运动和社会运动是两件事，并且不曾懂得文化是什么。」


说明：大抵五四新文化运动提倡以创新文化来拯救中国在当时引起了各种质疑，其中之一就是文化运动的提倡并未产生现实的果效。上引的文字，可以说是陈独秀在回应这质疑的同时，深化了对文化运动的认识。此即文化运动是其他运动如社会、政治运动得以成功的基础，但并不意谓文化运动可以代替其他运动。更准确说，文化运动是其他运动能成功的必要条件却非充分条件。
资料来源：陈独秀：〈文化运动与社会运动〉（1921.5，原载《新青年》9卷3号），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第一卷，页81、83。
[image: image12.jpg]



	「第一，空谈好听的『主义』，是极容易的事，是阿猫阿狗都能做的事，是鹦鹉和留声机器都能做的事。
第二，空谈外来进口的『主义』，是没有甚么用处的。一切主义都是某时某地的有心人，对于那时那地的社会需要的救济方法。我们不去实地研究我们现在的社会需要，单会高谈某某主义，好比医生单记得许多汤头歌诀，不去研究病人的症候，如何能有用呢？
第三，偏向纸上的『主义』，是很危险的。这种口头禅很容易被无耻政客利用来做种种害人的事。欧洲政客和资本家利用国家主义的流毒，都是人所共知的。现在中国的政客，又要利用某种某种主义来欺人了。罗兰夫人说，『自由自由，天下多少罪恶，都是借你的名做出的！』一切好听的主义，都有这种危险。……
我们不去研究人力车夫的生计，却去高谈社会主义；不去研究女子如何解放，家庭制度如何救正，却去高谈公妻主义和自由恋爱；不去研究安福部如何解散，不去研究南北问题如何解决，却去高谈无政府主义；我们还要得意扬扬夸口道，我们所谈的是根本『解决』。老实说罢，这是自欺欺人的梦话，这是中国思想界破产的铁证，这是中国社会改良的死刑宣告！」


说明：1919年胡适与中国共产党创建人之一的李大钊，在《每周评论》上展开了一场关于「问题与主义」的辩论。上引文字，是胡适的主张。扼要来说，李大钊以为引进外来的主义（尤指共产主义）可以鼓动风气，作为发动政治革命的工具。相反，胡适持保留态度，认为过于强调主义有流为空言的弊病；新思想的引进与鼓吹，固然必须，却并不能取代其他方面的努力如社会、政治运动等。
资料来源：胡适：〈多研究些问题，少谈些「主义」！〉（1919.7，原载《每周评论》31号），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第一卷，页293、294。
建议讨论问题：
1. 据你所知，五四运动是一场什么性质的活动？资料一的作者对五四运动的性质持什么观点？
2. 就资料二所述，中国在近代追求富强的历史中经历过哪三个阶段？为什么中国的富强之路到最后归结为要以「一种全新的文化」取代「停滞不前的旧传统的基本因素」，亦即要藉文化思想的改造来拯救中国？
3. 据资料三，作为五四运动学生领袖的罗家伦，认为五四运动失败的原因是什么？而在资料四，思想导师陈独秀为何对新青年在改造社会的角色寄望甚殷？两人是如何理解文化思想改造的重要性？
4. 依资料五，陈独秀认为文化运动能否改造社会？依资料六，胡适用什么理由提倡多研究问题少谈些主义？合起来看，两人是如何进一步反思文化运动的作用？

[image: image13]
[image: image14.jpg]



	「〔……〕他们所非难本志的，无非是破坏孔教，破坏礼法，破坏国粹，破坏贞节，破坏旧伦理（忠孝节），破坏旧艺术（中国戏），破坏旧宗教（鬼神），破坏旧文学，破坏旧政治（特权人治），这几条罪案。
这几条罪案，本社同人当然直认不讳。但是追本溯源，本志同人本来无罪，只因为拥护那德莫克拉西（Democracy）和赛因斯（Science）两位先生，才犯了这几条滔天的大罪。要拥护那德先生，便不得不反对孔教，礼法，贞节，旧伦理，旧政治；要拥护那赛先生，便不得不反对旧艺术，旧宗教；要拥护德先生又要拥护赛先生，便不得不反对国粹和旧文学。大家平心细想，本志除了拥护德、赛两先生之外，还有别项罪案没有呢？若是没有，请你们不用专门非难本志，要有气力有胆量来反对德、赛两先生，才算是好汉，才算是根本的办法。」


资料来源：陈独秀：〈《新青年》罪案之答辩书〉（1919.1，原载《新青年》6卷1号），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第一卷，页34-35。
[image: image15.jpg]



	「科学者何？吾人对于事物之概念，综合客观之现象，诉之主观之理性而不矛盾之谓也。想象者何？既超脱客观之现象，复抛弃主观之理性，凭空构造，有假定而无实证，不可以人间已有之智灵，明其理由，道其法则者也。在昔蒙昧之世，当今浅化之民，有想象而无科学。宗教美文，皆想象时代之产物。近代欧洲之所以优越他族者，科学之兴，其功不在人权说下，若舟车之有两轮焉。……
国人而欲脱蒙昧时代，羞为浅化之民也，则急起直追，当以科学与人权并重。士不知科学，故袭阴阳家符瑞五行之说，惑世诬民；地气风水之谈，乞灵枯骨。农不知科学，故无择种去虫之术。工不知科学，故货弃于地，战斗生事之所需，一一仰给于异国。商不知科学，故惟识罔取近利，未来之胜算，无容心焉。医不知科学，既不解人身之构造，复不事药性之分析，菌毒传染，更无闻焉；惟知附会五行生克寒热阴阳之说，袭古方以投药饵，其术殆与矢人同科；其想象之最神奇者，莫如『气』之一说；其说且通力士羽流之术；试遍索宇宙间，诚不知此『气』之果为何物也！」


资料来源：陈独秀：〈敬告青年〉（1915.9，原载《青年杂志》1卷1号），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第一卷，页6。
[image: image16.jpg]



	「《东方》记者又谓：『民视民听，民贵君轻，伊古以来之政治原理，本以民主主义为基础。政体虽改而政治原理不变；故以君道臣节名教纲常为基础之固有文明，与现时之国体，融合而会通之，乃为统整文明之所有事。』呜呼！是何言耶？夫西洋之民主主义（Democracy）乃以人民为主体，林肯所谓『由民（by the people）而非为民（for the people）』者是也。所谓民视民听，民贵君轻，所谓民为邦本，旨以君主之社稷——即君主祖遗之家产——为本位。此等仁民爱民为民之民本主义（民本主义，乃日本人用以影射民主主义者也，其或径用西文Democracy而未敢公言民主者，回避其政府之干涉耳），皆自根本上取消国民之人格，而与以人民为主体，由民主义之民主政治，绝非一物。倘由《东方》记者之说，政体虽改而政治原理不变；则仍以古时之民本主义为现代之民主主义，是所谓蒙马以虎皮耳，换汤不换药耳。毋怪乎今日之中国，名为共和而实不至也。即以今日名共和而实不至之国体而论，亦与君道臣节名教纲常，绝无融合会通之余地。盖国体既改共和，无君矣，何谓君道？无臣矣，何谓臣节？无君臣矣，何谓君为臣纲？如何融合，如何会通，敢请《东方》记者进而教之，毋再以笼统含混之言以自遁也。」


说明：当时《东方杂志》记者以为中国进入共和政治，不过是改易政体而非变更固有的政治原理，其理由是传统的民本政治无异于西方的民主政治。陈独秀乃撰文驳斥之，申明民本绝不同于民主。
资料来源：陈独秀：〈再质问《东方杂志》记者〉（1919.2，原载《新青年》6卷2号），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第一卷，页44-45。
[image: image17.jpg]



	「余谓孔子为历代帝王专制之护符，闻者骇然，虽然无骇也。孔子生于专制之社会，专制之时代，自不能不就当时之政治制度而立说，故其说确足以代表专制社会之道德，亦确足为专制君主所利用资之以为护符也。历代君主，莫不尊之祀之，奉为先师，崇为至圣。而孔子云者，遂非复个人之名称，而为保护君主政治之偶像矣。使孔子而生于今日，或且倡民权自由之大义，亦未可知。而无如其人已为残骸枯骨，其学说之精神，已不适于今日之时代精神何也！故余之掊击孔子，非掊击孔子之本身，乃掊击孔子为历代君主所雕塑之偶像的权威也；非掊击孔子，乃掊击专制政治之灵魂也。」


资料来源：李大钊：〈自然的伦理观与孔子〉（1917.2，原载《甲寅》），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第一卷，页121。
[image: image18.jpg]



	「中国二千余年尊孔之大秘密既揭破无余，然后推论孔子以何因缘被彼野心家所利用，甘作滑稽之傀儡，是不能不归咎孔子之自身矣！试分举之：
1、 孔子尊君权，漫无限制，易演成独夫专制之弊。……
……
1、 孔子讲学不许问难，易演成思想专制之弊。……
……
1、 孔子少绝对之主张，易为人所借口。……
……
1、 孔子但重作官，不重谋食，易入民贼牢笼。……
……
以上四事，仅述野心家利用孔子之缺点，言其学术，犹待下篇。」


资料来源：易白沙：〈孔子平议（上）〉（1916.2，原载《青年杂志》1卷6号），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第一卷，页92、93、94、96。
[image: image19.jpg]



	「证以事实，孔子固不得称素王。若论孔子宏愿，则不在素王，而在真王，盖孔子弟子，皆抱有帝王思想也。儒家规模宏远，欲统一当代之学术，更思统一当代之政治。彼之学术，所以运用政治者，无乎不备。几杖之间，以南面事业推许弟子。……
〔……〕汤武革命，一以七十里，一以百里，天下称道其仁。儒家用心，较汤武尤苦，而诛残贼、救百姓之绩，为汤武所不逮，以列国之君，罪浮于桀纣也。墨翟、庄周不明此义，竟以乱党之名诬孔门师弟，千载以后，遂无人敢道孔子革命之事。微言大义，湮殁不彰。愚诚冒昧，敢为阐发，使国人知独夫民贼利用孔子，实大悖孔子之精神。孔子宏愿，诚欲统一学术，统一政治，不料为独夫民贼作百世之傀儡，惜哉！」


资料来源：易白沙：〈孔子平议（下）〉（1916.9，原载《青年杂志》2卷1号），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第一卷，页100、102。
[image: image20.jpg]



	「孔二先生的礼教讲到极点，就非杀人吃人不成功，真是惨酷极了！一部历史里面，讲道德、说仁义的人，时机一到，他就直接间接的都会吃起人肉来了。就是现在的人，或者也有没做过吃人的事；但他们想吃人，想咬你几口出气的心，总未必打扫得干干净净！
到了如今，我们应该觉悟：我们不是为君主而生的！不是为圣贤而生的！也不是为纲常礼教而生的！甚么『文节公』呀，『忠烈公』呀，都是那些吃人的人设的圈套，来诳骗我们的！我们如今，应该明白了！吃人的就是讲礼教的！讲礼教的就是吃人的呀！」


资料来源：吴虞：〈吃人与礼教〉（1919.11，原载《新青年》6卷6号），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第一卷，页377。
[image: image21.jpg]



	「在现代知识的评定之下，孔子有没有价值？我敢肯定的说有。
孔子的第一价值是非宗教迷信的态度：……
孔子的第二价值是建立君父夫三权一体的礼教。这一价值，在二千年后的今天固然一文不值，并且在历史上做过无穷的罪恶，然而在孔子立教的当时，也有它相当的价值。……
这一君尊臣卑父尊子卑男尊女卑三权一体的礼教，创始者是孔子，实行者是韩非李斯（韩非李斯都是荀子的及门弟子，法家本是儒家的支流，法家的法即儒家的礼，名虽不同，其君尊臣卑父尊子卑男尊女卑之义则同，故荀子说：『礼者，法之大分，类之纲纪也。』司马迁谓韩非『归本于黄老』，真是牛头不对马嘴的胡说，这是由于他不懂得尊礼法与反礼法乃是儒法与黄老根本不同的中心点）。……
科学与民主，是人类社会进步之两大主要动力，孔子不言神怪，是近于科学的。孔子的礼教，是反民主的，人们把不言神怪的孔子打入冷宫，把建立礼教的孔子尊为万世师表，中国人活该倒霉！」


资料来源：陈独秀：〈孔子与中国〉（1937.10，原载《东方杂志》34卷18、19号），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1983年），第四卷，页33、35、42。
[image: image22.jpg]



	「现在社会上有两种很流行而不祥的论调，也可以说是社会的弱点：（一）是不比较新的和旧的实质上的是非，只管空说太新也不好，太旧也不好，总要新旧调和才好；见识稍高的人，又说没有新旧截然分离的境界，只有新旧调和递变的境界，因此要把『新旧调和论』号召天下。（一）是说物质的科学是新的好西洋的好，道德是旧的好中国固有的好。这两层意见，和我们新文化运动及思想改造上很有关系，我们应该有详细的讨论，现在姑且简单说几句。
……
再说到道德问题。这是人类进化上重要的一件事。现在人类社会种种不幸的现象，大半因为道德不进步，这是一件普通的现象，却不限于西洋、东洋。……
〔……〕我们主张的新道德，正是要彻底发达人类本能上光明方面，彻底消灭本能上黑暗方面，来救济全社会悲惨不安的状态，旧道德是我们不能满足的了。所以若说道德是旧的好，是中国固有的好，简直是梦话。」


资料来源：陈独秀：〈调和论与旧道德〉（1919.12，原载《新青年》6卷6号），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982），第一卷，页52、53-54。
[image: image23.jpg]


 
	「尝论之，道德者，利便于一社会生存之习惯风俗也。古今之社会不同，古今之道德自异。而道德之进化发展，亦泰半由于自然淘汰，几分由于人为淘汰。孔子之道，施于今日之社会为不适于生存，任诸自然之淘汰，其势力迟早必归于消灭。吾人为谋新生活之便利，新道德之进展，企于自然进化之程，少加以人为之力，冀其迅速蜕演，虽冒毁圣非法之名，亦所不恤矣。」


资料来源：李大钊：〈自然的伦理观与孔子〉（1917.2，原载《甲寅》），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第一卷，页121。
[image: image24.jpg]



	「旧的中国固有的道德是什么，好处在那里？勤俭二字用在道德的行为上，自然是新旧道德都有的，不算旧道德的特色；若是用在不道德的行为上，像刻薄成家的守财奴，勤俭都是他作恶的工具，如何算是道德的标准呢？忠，孝，贞节，三样，却是中国固有的旧道德，中国的礼教（祭祀教孝，男女防闲，是礼教的大精神），纲常，风俗，政治，法律，都是从这三样道德演绎出来的；中国人的虚伪（丧礼最甚），利己，缺乏公共心、平等观，就是这三样旧道德助长成功的；中国人分裂的生活（男女最甚），偏估的现象（君对于臣的绝对权，政府官吏对于人民的绝对权，父母对于子女的绝对权，夫对于妻男对于女的绝对权，主人对于奴婢的绝对权），一方面无理压制一方面盲目服从的社会，也都是这三样道德教训出来的；中国历史上现社会上种种悲惨不安的状态，也都是这三样道德在那里作怪。
章行严先生说，『中国人之思想，动欲为圣贤，为王者，为天吏，作君，作师，不肯自降其身，仅求为社会之一分子，尽我一分子之义务，与其余分子同心戳力，共齐其家，共治其国，共平天下。』这种偏估专制，没有人己平等的思想，也正是旧道德造成的。这种道德就是达到他『人人亲其亲长其长』的理想，也只是分裂的生活，利己的社会；去那富于同情心，利他心，相爱互助全社会公同生活的理想，还远的很，所以我们对于中国固有的旧道德，不能满足。」


资料来源：陈独秀：〈调和论与旧道德〉（1919.12，原载《新青年》6卷6号），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第一卷，页54。
建议讨论问题：
1. 据资料七，《新青年》是用什么来攻击中国传统文化？
2. 就资料八所述，陈独秀如何区分科学与想象？他怎样批评中国传统文化只有想象而无科学？你以为他的批评合理吗？
3. 从资料九可见，新文化运动期间出现了以传统的民本思想比附民主政治的说法，陈独秀如何辨明民主与民本的不同以正视听？
4. 资料十至十四的作者是如何论说「孔子为历代专制的护符」、「孔子被彼野心家所利用，甘作滑稽之傀儡」、「孔二先生的礼教讲到极点，就非杀人吃人不成功」？你认为他们把维持传统君主政治的尊卑、纲常、礼教等归罪于孔子及其儒学是否恰当？
5. 据资料十五，什么是陈独秀所批评的「新旧调和论」？在资料十六中，李大钊有何理由坚持旧道德之不适合于今世？
6. 依资料十七，陈独秀把「中国历史上现社会上种种悲惨不安的状态」归咎于哪些旧道德观念？你认同他的分析吗？又陈独秀说「勤俭二字用在道德的行为上，自然是新旧道德都有的，不算旧道德的特色」，这样将旧道德好的一面说成是普世的，不好的一面则是旧道德独有的，这公允吗？

[image: image25]

[image: image26]
[image: image27.jpg]



	「欲祛除三纲五伦之奴隶道德，当然以废孔学为唯一之办法；欲祛除妖精鬼怪，炼丹画符的野蛮思想，当然以剿灭道教——是道士的道，不是老庄的道，——为唯一之办法。欲废孔学，欲剿灭道教，惟有将中国书籍一概束之高阁之一法。何以故？因中国书籍，千分之九百九十九都是这两类之书故；中国文字，自来即专用于发挥孔门学说，及道教妖言故。
但是有人说，中国旧书虽不可看，然汉文亦不必废灭，仍用旧文字来说明新学问可矣。此说似是而实非。既不废汉文，则旧学问虽不讲，而旧文章则不能不读。旧文章的内容，就是上文所说的『不到半页，必有发昏做梦的话』；青年子弟，读了这种旧文章，觉其句调铿锵，娓娓可诵，不知不觉，便将为其文中之荒谬道理所征服；其中毒之程度，亦未能减于读《四书》、《五经》及《参同契》、《黄庭经》诸书。……
我再大胆宣言道：欲使中国不亡，欲使中国民族为二十世纪文明之民族，必以废孔学，灭道教为根本之解决；而废记载孔门学说及道教妖言之汉文，尤为根本解决之根本解决。
至废汉文之后，应代以何种文字，此因非一人所能论定；玄同之意，则以为当采用文法简赅，发音整齐，语根精良之人为的文字ESPERANTO。」


资料来源：钱玄同：〈中国今后之文字问题〉（1918.4，原载《新青年》4卷4号），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第一卷，页417-418、420。
[image: image28.jpg]



	「社会上最反对的，是钱玄同先生废汉文的主张。钱先生是中国文字音韵学的专家，岂不知道语言文字自然进化的道理（我以为只有这一个理由可以反对钱先生）？他只因为自古以来汉文的书籍，几乎每本每页每行，都带着反对德、赛两先生的臭味；又碰着许多老少汉学大家，开口一个国粹、闭口一个古说，不啻声明汉学是德、赛两先生天造地设的对头；他愤极了才发出这种激切的议论，像钱先生这种『用石条压驼背』的医法，本志同人多半是不大赞成的。……」


资料来源：陈独秀：〈《新青年》罪案之答辩书〉（1919.1，原载《新青年》6卷1号），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第一卷，页35。
[image: image29.jpg]



	「〔……〕关于中国文化底主张，大约可分作下列三派：
（一）复古派——主张保存中国固有文化的
（二）折衷派——提倡调和办法中西合璧的
（三）西洋派——主张全盘接受西洋文化的
兄弟是特别主张第三派的，就是要中国文化澈底全盘的西化。……
现在世界的趋势，既不容许我们复返古代的文化，也不容许我们应用折衷调和的办法；那么，今后中国文化之出路，唯有努力去跑向澈底西化的途径。……第一条路和第二条路的缺点是：前者（复古派）昧于文化发展变换的道理；而后者（折衷派）昧于文化一致及和谐的真义。前者误以为环境时代是不变的；所以圣人立法，可以用诸万世，而施诸四海；而后者则误以为文化的全部，好像一间旧屋子，我们可以拆毁它，看看那块石，或是料木，随便可以留用。但是他们简直忘却了文化各方面的特质，不过是我们的假定；在文化本身上，并没有这么的一回事。其实文化是全完的整个，没能分解的。总之，无论积极方面，或消极方面，都可以证明中国文化之出路，是要去澈底的西化。照主张澈底全盘西化的人们的见解，以为目下我们的政治，经济，教育，社会，事实上，都已采用西洋的方法，这就不只在思想上，并且在实行上，都已趋于完全采纳西洋的文化。他们的主张，有下面的两个理由：
（一）西洋文化，的确比我们进步得多。
（二）西洋现代文化，无论我们喜欢不喜欢去接受，它毕竟是现在世界的趋势。」


说明：五四新文化运动对中国传统文化的批判，其最高峰亦可谓最激烈者，乃是三○年代由陈序经倡议的「全盘西化」。
资料来源：陈序经演讲，梁锡辉笔述：〈中国文化之出路〉（1934.1，原载《广州民国日报》现代青年栏826、827期），收吕学海编：《全盘西化言论集》（广州：岭南大学青年会，1934年），页1-2、11-12。
[image: image30.jpg]



	「我的愚见是这样的：中国的旧文化的惰性实在大的可怕，我们正可以不必替『中国本位』担忧。我们肯往前看的人们，应该虚心接受这个科学工艺的世界文化和它背后的精神文明，让那个世界文化充分和我们的老文化自由接触，自由切磋琢磨，借它的朝气锐气来打掉一点我们的老文化的惰性和暮气。将来文化大变动的结晶品，当然是一个中国本位的文化，那是毫无可疑的。如果我们的老文化里真有无价之宝，禁得起外来势力的洗涤冲击的，那一部分不可磨灭的文化将来自然会因这一番科学文化的淘洗而格外发辉光大的。
总之，在这个我们还只仅仅接受了这个世界文化的一点皮毛的时候，侈谈『创造』固是大言不惭，而妄谈折衷也是适足为顽固势力添一种时髦的烟幕弹。」


说明：面对全盘西化论，1935年1月王新命、何炳松、武堉干、孙寒冰、黄文山、陶希圣、章益、陈高佣、樊仲云、萨孟武十位教授联署发表了「中国本位的文化建设宣言」，对西化造成中国文化本位的丧失表示忧虑，认为文化建设应是「根据中国本位，采取批评态度，应用科学方法来：检讨过去，把握现在，创造将来。」对此，胡适担心提倡文化本位会阻碍学习吸收西方文化，变成为顽固势力张目。
资料来源：胡适：〈试评所谓「中国本位的文化建设」〉（1935.3），收氏着：《胡适文存》（台北：远东图书公司，1953年），第四集卷四，页539-540。
[image: image31.jpg]



	「那一年（一九二九）中国基督教年鉴（Christian Year-book）请我做一篇文字，我的题目是『中国今日的文化冲突』，我指出中国人对于这个问题，曾有三派的主张：一是抵抗西洋文化，二是选择折衷，三是充分西化。我说，抗拒西化在今日已成过去，没有人主张了。但所谓『选择折衷』的议论，看去非常有理，其实骨子里只是一种变相的保守论。所以我主张全盘的西化，一心一意的走上世界化的路。
那部年鉴出版后，潘光旦先生在中国评论周报里写了一篇英文书评，差不多全文讨论我那篇短文的。他指出我在那短文里用了两个意义不全同的字，一个是Wholesale westernization，可译为『全盘西化』；一个是Wholehearted westernization，可译为『一心一意的现代化』，或『全力的现代化』，或『充分的现代化』。潘先生说，他可以完全赞成后面那个字，而不能接受前面那个字。这就是说，他可以赞成『全力现代化』，而不能赞成『全盘西化』。
陈序经、吴景超诸位先生大概不曾注意到我们在五六年前的英文讨论。『全盘西化』一个口号所以受了不少的批评，引起了不少的辩论，恐怕还是因为这个名词的确不免有一点语病。这点语病是因为严格说来，『全盘』含有百分之一百的意义，而百分之九十九还算不得『全盘』。其实陈序经先生的原意并不是这样，至少我可以说我自己的原意并不是这样。我赞成『全盘西化』，原意只是因为这个口号最近于我十几年来『充分』世界化的主张；我一时忘了潘光旦先生在几年前指出我用字的疏忽，所以我不曾特别声明『全盘』的意义不过是『充分』而已，不应该拘泥作百分之百的数量的解释。」


资料来源：胡适：〈充分世界化与全盘西化〉（1935.6），收氏着：《胡适文存》（台北：远东图书公司，1953年），第四集卷四，页541-542。
建议讨论问题：
1. 依资料一，钱玄同为何主张废除汉字？据资料二，陈独秀虽不同意钱说却如何替它辩解？合起来看，试评论五四学者反传统的激烈程度？
2. 五四新文化运动对中国传统文化的激烈批判总易教人想起全盘西化论。然究其实，五四时期倡导新文化的学者如陈独秀、胡适等虽都有西化的倾向，但并未主张全盘西化。全盘西化的口号是三○年代初由陈序经首先提出的。依资料三，什么是全盘西化的主张？它的理由为何？
3. 资料四、五是胡适于1935年写的两篇文字。此中胡适是如何定位自己的文化立场？保守乎？折衷乎？西化乎？胡适为何将「全盘西化」改名为「充分世界化」？到底胡适对批判传统持何种态度？

[image: image32]
[image: image33.jpg]



	「在这一章中，我将阐述对本书主题有重要意义的两个论点：第一，借思想文化以解决问题的途径，是受根深蒂固的、其形态为一元论和唯智论思想模式的中国传统文化倾向的影响。它并未受任何西方思想源流的直接影响；社会政治条件对它的形成也不是决定性的，而只是辅助因素。在西方的冲击下，知识分子的思想和价值观念曾发生根本性的变化，然而，在思想内容改变、价值观念改变的同时，传统的思想模式依然顽强有力，风韵犹存，是现代中国前两代知识分子主张借思想文化以解决问题的根源，但他们并不一定意识到这种解决问题的观点即溯源于此。……
第二，借思想文化以解决问题的途径，有演变成唯智论——整体论思维模式（intellectualistic-holistic mode of thinking）的潜在趋势，即可能把中国传统的社会和文化理解成其形式和性质都是受基本思想影响的一个有机式整体（把这种思想模式说成是整体观的，因为它认为基本思想的决定作用类似于生物有机体中基因的决定作用，它是影响有机体各部分性质和形态的一种潜在的整体）。」


说明：作者以为中国传统文化中有种一元论和唯智论的思维模式。所谓一元论和唯智论的思维模式，是指把文化的各方面皆视为一核心（core）层层向外推展而成的结果。换句话说，文化的各方面归根究底都可化约（reduce）至此一元之核心。而此核心，用中国文化的主流思想儒学的话说，就是「心」的智能。不论儒学内部对此心的智能有如何不同的理解，其作为核心的地位即不变。由核心向外层层推展的过程，大概可用《大学》的八目来说明：此即格物、致知、诚意、正心、修身、齐家、治国、平天下。这里前五目是心的修养工夫，属道德或所谓内圣的领域；最后三目是由心的修养进乎家、国、天下的安顿，属政治或所谓外王的领域。如是，文化的各方面无非是心的修养以至扩充的问题，或无非就是道德和政治问题。这也是为何作者在下面资料七中说：「一元论和唯智论的思维模式，它强调以基本思想的力量和优先性地位来研究道德和政治问题」。必须指出，作者是以这种传统的一元论和唯智论的思维模式来论证五四知识分子为何持守一套文化整体观，并因此形成全盘性的反传统思潮。
资料来源：林毓生着，穆善培译：《中国意识的危机——「五四」时期激烈的反传统主义》（贵州：贵州人民出版社，1988年增订再版），页48-49。原书名为The Crisis of Chinese Consciousness: Radical Anti-traditionalism in the May Fourth Era, Madison: University of Wisconsin Press, 1979.
[image: image34.jpg]



	「从以上分析我们可以看出，强调心的智能——道德功能是两种主要理学学派的共同出发点，但是在发挥心功能的渠道方面他们的观点是有分歧的。（朱熹的关于现实的理的概念，是由心通过对外部世界事物的审察——『格物』而形成的，而王阳明的关于人的性善的概念，则是人自己通过心的思考而获得的。）我们不能认为，一个民族的文化风格可以完全归纳为该民族不同哲学家所使用的共同的分析范畴，或者相反。但是我们可以说，中国经典儒家以后的历代不同哲学流派的这种共同分析范畴，都表现出对经典儒家以后的文化有一种显著的偏爱，那就是一元论和唯智论的思想模式，它强调以基本思想的力量和优先地位来研究道德和政治问题，不管这种基本思想的定义如何以及这种思想是怎样获得的。在哲学层次上，作为一种掌握基本思想手段的心的智能和在促使解决道德和政治问题方面对基本思想理解的功能，越过了经典儒家以后不同流派的界限，成了他们共同强调的论点；在普遍的文化层次上，当中国人面临某种道德和政治问题时，他们便倾向于强调基本思想的力量和思想领先的地位。」


资料来源：林毓生着，穆善培译：《中国意识的危机——「五四」时期激烈的反传统主义》（贵州：贵州人民出版社，1988年增订再版），页75。
[image: image35.jpg]



	「辛亥革命以后，借思想文化以解决问题的途径的确演变成了一个整体观的思想模式，从而使它变成一个全盘性反传统主义的工具，它将中国传统看作是一个其性质是受中国传统思想痼疾感染的有机式整体而加以抨击。这种借思想文化以解决问题的潜在的整体观，是在各种不同因素相互作用的影响下才形成的。这些因素是：五四反传统者对中国社会、中国文化和道德所采取的怀疑和否定的态度；对辛亥革命失败的激愤；他们的强烈的民族主义的情操，对社会政治和文化进行根本改革的迫切要求，即对建立一个基于新的自由、民主和科学价值的新中国的渴望；由于袁世凯的无耻篡权和夭折的帝制运动和张勋的复辟（这两者增强了他们要求变革的迫切感）而使他们产生的对整个社会旧邪恶势力的深刻认识；以及他们对中国传统的中心价值体系的极度疏远。总之，普遍王权崩溃后所遗留的社会和文化力量，将五四反传统主义者认为溯源于传统的整体观思想模式发展成一种整体观的分析范畴，反传统主义者正是通过这种分析范畴才形成他们的全盘性反传统主义的。」


资料来源：林毓生着，穆善培译：《中国意识的危机——「五四」时期激烈的反传统主义》（贵州：贵州人民出版社，1988年增订再版），页49-50。
[image: image36.jpg]



	「〔……〕回顾一下便知道，普遍王权的崩溃对全盘性反传统主义的兴起是关键性的，因为这种崩溃导致了文化—道德秩序的解体，随之而来的则是对中国传统文化和传统道德的各个方面都失去信任，它使人不知不觉地产生了这种感性认识：中国的传统社会和文化应该作为一个有机整体而予以全部拒斥。因而，坚持借思想文化作为解决问题的途径——当它演变成一种整体观的思想模式——是五四时期全盘性反传统主义之所以产生的一个非常重要的因素。」


资料来源：林毓生着，穆善培译：《中国意识的危机——「五四」时期激烈的反传统主义》（贵州：贵州人民出版社，1988年增订再版），页51。
[image: image37.jpg]



	「〔……〕比如林毓生《中国意识的危机》断言『五四』的全盘性的反传统主义本身就是根源于中国的『传统思想模式（或称为分析范畴），换言之，也就是由一元论或唯智论所构成的有机整体观借思想文化为解决问题的途径。』如果用简明的表述，这就是说『五四』的全盘性反传统主义是被更深层的传统意识所支配所渗透的。这一论断就难免会使人产生这样的疑问，既然如此，那么要反对『五四』全盘性的反传统主义的偏颇，就必须铲除产生这种偏颇的深层根源——中国传统思想模式（或称为分析范畴）？试问：这岂不是比『五四』的全盘性反传统主义更进了一步？我觉得林教授当作前提东西的本身是有待论证的。不经过论证而作为必然的结论，这只是一种先验论。」


资料来源：王元化：〈为「五四」精神一辩），收林毓生等着：《五四：多元的反思》（香港：三联书店，1989年），页13。
[image: image38.jpg]



	「自然，更重要的问题还是在所谓全盘反传统和全盘西化的问题上。『五四』反传统精神是用不着讨论的，但问题在于传统的内涵是什么以及从什么角度反传统？我的意见和林毓生的不同。我认为『五四』没有全盘性的反传统问题，而主要的是反儒家的『吃人礼教』。我不否认儒学在传统文化中的重要地位，但是我不同意文化传统只能定儒家为一尊。据我理解，『五四』精神在反儒家问题上是要求出现诸子争鸣的学术自由空气。如果不把儒家以外的诸子以及中国的古代神话、小说、民间故事、歌谣等等都摈斥于文化传统之外，那么就断断不能把『五四』精神说成是全盘的反传统主义。即令对儒学『五四』启蒙者也并没有采取全盘否定的态度。……
『五四』启蒙者对儒家以外的诸子如墨子、老庄、商鞅以至魏晋时代的人物和后来的李贽等都采取了肯定的态度。当林纾斥责北京大学覆孔孟、铲伦常是『谣诼纷集』声名狼藉的时候，蔡元培即举胡适《中国哲学史大纲》作为反证。这本书于一九一九年出版，用新观点和新方法对先秦诸子学说作了持平的论述，确实足以驳倒『五四』全盘反传统之说。由胡适发端而鲁迅集大成的对中国小说史的研究，应该说是『五四』时代研究传统文化的一个贡献。鲁迅于『五四』时期写的第一篇历史小说《不周山》对于女娲的赞美，我认为甚至比今天被许多人所歌颂的龙文化更有意义。他的另一篇历史小说称颂大禹的《理水》，虽然写于『五四』之后，但可说是『五四』时期的思想延续，当时在传统文化领域内成为显学的墨学（尤其是《墨经》）和佛学，都曾经是鲁迅钻研的学问。至今他的遗文尚存有一九一八年所写的《墨经正文重阅后记》，其中透露了他对墨学的重视。陈独秀反对定儒家于一尊，要求重现晚周诸子争鸣学术自由，可以说是当时所有主要人物的共同主张。鲁迅肯定墨学，重视庄学，并承章太炎《五朝学》，破千余年来偏见的余绪，对魏晋六朝学作了重新估价。当时他所校勘的玄学家《嵇康集》就是明证。他捐资重行刋印佛家《百喻经》，说明他认为从中可吸取某些文学因素以丰富新文化。吴虞这位在当时被称为『只手打倒孔家店的老英雄』，照理说应是一位全盘反传统的闯将，但是读了他的《文录》，我感到他虽然接受了一些西方文法思潮，但他的反孔非儒并没有多少新思想，其格局甚至不脱我国早期思想史上的传统与反传统，魏晋以来的儒道之争，以及宋明以来的天理人欲之争。他在行文中也确实屡屡援引老庄、列子、墨子、文子、商鞅、王充、阮籍、嵇康、孔融、李贽等人的话，作为抨击儒家纲常名教的武器，其中尤以庄子的《盗跖》、《天运》、《胠箧》、《让王》诸篇每被征引。吴虞尽管曾留日习政法，但他书中很少涉及西学。他曾提到孟德斯鸠，并征引过他的话，但仅仅一笔带过，其他如卢梭、伏尔泰、约翰‧穆勒诸人只是提到名字而已。」


资料来源：王元化：〈为「五四」精神一辩），收林毓生等着：《五四：多元的反思》（香港：三联书店，1989年），页16-18。
[image: image39.jpg]



	「王文最根本的错误是：它对『五四』反传统主义的意识形态的性格与涵义并不了解。以为用考据的方式找到一些『五四』反传统人物肯定传统的材料，便可反驳拙著的论旨。……
什么是意识形态呢？……
对它的意义，笔者以为当代社会学家席尔斯（Edward Shils）的界定最为精审与完整。他认为意识形态是对人、社会、及与人和社会有关的宇宙的认知与道德信念的通盘形态。它与『看法』、『教义』与『思想系统』不同。不过，这些不同往往是程度的不同。意识形态的特色是：它对与它有关的各种事务都有高度而明显的『系统性』意见（此处『系统性』并不蕴涵『正确性』）；它往往要把系统中的其他成分整合于一个或几个显著的价值（如平等、解救、种族纯粹性等）之下。就这样，它往往是一个封闭系统，对外界不同意见采排斥态度。从内部来看，它一方面拒绝自我革新，另一方面，要求追随者绝对服从，并使追随者觉得绝对服从是具有道德情操的表现。意识形态的形成与传播则要靠『奇里斯玛』（charismatic）型的人物的出现与领导。……
许多『五四』人物在提倡他们所了解的科学与民主的时候，认为这些西方的观念及作法与中国传统文化和思想完全不能相容。因此，在意识形态的层次上，主张非全盘而彻底地把中国传统打倒不可。这个全盘性反传统主义直接引发了他们的思维脉络中完全合乎形式逻辑的『全盘西化论』。事实上，『全盘性或全盘化反传统主义』与『全盘西化论』都不过是『整体主义』（totalism）的表现而已。笔者在这里要特别强调的是，此一特殊而具体的『整体主义』是『五四』人物未能从传统中国儒家思想里的一元式『藉思想文化以解决问题的途径』的思维模式之影响中解放出来的缘故。拙著列有专章，从分析传统儒家主要人物与近代中国第一代（康、严、梁、谭）及第二代（陈独秀、胡适、鲁迅）知识分子在思维模式上的连续性，来详加说明。……
然而，拙著的重点之一，即是要阐释为什么在『五四』激进人物有时对传统的一些成份曾加肯定的情况下，仍应称他们带动的反传统思潮为『全盘性反传统主义』？首先，笔者所称谓的『全盘性反传统主义』是指在意识形态层次上的要求，并不是说，当他们要求把传统全部打倒的时候，他们已从传统中完全解放出来了，或他们对传统中的每一特殊成份均做过仔细研究，发现他们不是恶毒的、便是无用的——因此从理性发得出了中国传统应该全部予以铲除的结论。」


说明：所谓「意识形态的层次」，简言之，是指文化现象背后那一般性的（general）的价值观念。例如，我们不难同意资本主义文化背后的意识形态乃是金钱至上主义：即以金钱作为衡量一切的标准。但对这一意识形态的肯定，并不意谓生活其中的任何个体皆作如此想。事实上，现今仍会有人批判金钱至上主义，但这无碍其确实为当前文化背后一般性的价值观念。
资料来源：林毓生：〈迈出「五四」以光大「五四」——简答王元化先生〉，收林毓生等着：《五四：多元的反思》（香港：三联书店，1989年），页29-30、32-34。
建议讨论问题：
1. 依资料六，历史学者林毓生认为五四学者是受到中国传统文化哪方面的影响而提倡「借思想文化以解决问题的途径」？而这提倡最终演变成一种怎样的文化观？
2. 就资料七所述，什么是中国传统文化中的「一元论和唯智论的思想模式」？
3. 根据资料八、九，哪些因素促使五四学者所提倡的「借思想文化以解决问题的途径」演变为文化的整体观？而文化的整体观如何造成五四时期全盘性反传统主义？
4. 在资料十、十一中，著名学者、文艺理论家王元化如何批评林毓生全盘性反传统主义的说法？他所持的理由为何？
5. *依资料十二，什么是林毓生所谓的「整体主义」及「意识形态层次」？他以为五四的全盘性反传统只是一整体的、意识形态层次的一般性观念，并不碍在此观念下仍有些知识分子会肯定传统文化中的某些部分，是以王元化的反例与批评并不成立。你认为他的辩护成功吗？
* 程度较高的问题

[image: image40]

[image: image41]
[image: image42.jpg]



	「我以为现在所谓『新思潮』，无论怎样不一致，根本上同有这公共的一点：——评判的态度。孔教的讨论只是要重新估定孔教的价值。文学的评论只是要重新估定旧文学的价值。贞操的讨论只是要重新估定贞操的道德在现代社会的价值。旧戏的评论只是要重新估定旧戏在今日文学上的价值。礼教的讨论只是要重新估定古代的纲常礼教在今日还有什么价值。女子的问题只是要重新估定女子在社会上的价值。……这些例很够证明这种评判的态度是新思潮运动的共同精神。
我们对于旧有的学术思想，积极的只有一个主张，——就是『整理国故』。整理就是从乱七八糟里面寻出一个条理脉络来；从无头无脑里面寻出一个前因后果来；从胡说谬解里面寻出一个真意义来；从武断迷信里面寻出一个真价值来。为什么要整理呢？因为古代的学术思想向来没有条理，没有头绪，没有系统，故第一步是条理系统的整理。因为前人研究古书，很少有历史进化的眼光的，故从来不讲究一种学术的渊源，一种思想的前因后果，所以第二步是要寻出每种学术思想怎样发生，发生之后有什么影响效果。因为前人读古书，除极少数学者以外，大都是以讹传讹的谬说，如太极图，爻辰，先天图，卦气之类，故第三步是要用科学的方法，作精确的考证，把古人的意义弄得明白清楚。因为前人对于古代的学术思想，有种种武断的成见，有种种可笑的迷信，如骂杨朱、墨翟为禽兽，却尊孔丘为德配天地，道贯古今！故第四步是综合前三步的研究，各家都还他一个本来真面目，各家都还他一个真价值。
新思潮的精神是一种评判的态度。
新思潮的手段是研究问题与输入学理。
新思潮的将来趋势，依我个人的私见看来，应该是注重研究人生社会的切要问题，应该于研究问题之中做介绍学理的事业。
新思潮对于旧文化的态度，在消极一方面是反对盲从，是反对调和；在积极一方面，是用科学的方法来做整理的工夫。
新思潮的唯一目的是什么呢？是再造文明。」


资料来源：胡适：〈新思潮的意义〉（1919.11），收氏着：《胡适文存》（台北：远东图书公司，1953年），第一集卷四，页729、735、736。
[image: image43.jpg]



	「中国旧有的学术，只有清代的『朴学』确有『科学』的精神。『朴学』一个名词包括甚广，大要可分四部分：
（1）文字学（Philology）。包括字音的变迁，文字的假借通转等等。
（2）训诂学。训诂学是用科学的方法，物观的证据，来解释古书文字的意义。
（3）校勘学（Textual Criticism）。校勘学是用科学的方法来校正古书文字的错误。
（4）考订学（Higher Criticism）。考订学是考定古书的真伪，古书的作者，及一切关于著者的问题的学问。
我再举一个训诂学的例。清代讲训诂的方法，到王念孙、王引之父子两人，方才完备。二王以后，俞樾、孙诒让一班人都跳不出他们两人的范围。王氏父子所著的经传释词，可算得清代训诂学家所著的最有系统的书，故我举的例子也是从这部书里来的。古人注书最讲不通的，就是古书里所用的『虚字』。『虚字』在文法上的作用最大，最重要。古人没有文法学上的名词，一切统称为『虚字』（语词，助语词等等），已经是很大的缺点了。不料有一些学者竟把这些『虚字』当作『实字』用，如『言』字在诗经里常作『而』字或『乃』字解，都是虚字，被毛公、郑玄等解作代名词的『我』字，便更讲不通了。王氏的经传释词全用归纳的方法，举出无数的例，分类排比起来，看出相同的性质，然后下一个断案，定它们的文法作用。……
这种方法，先搜集许多同类的例，比较参看，寻出一个大通则来；完全是归纳的方法。但是以我自己的经验看起来，这种方法实行的时候，决不能等到把这些同类的例都收集齐了，然后下一个大断案。当我们寻得几条少数同类的例时，我们心里已起了一种假设的通则。有了这个假设的通则，若再遇着同类的例，便把已有的假设去解释它们，看它能否把所有同类的例都解释的满意。这就是演绎的方法了。演绎的结果，若能充分满意，那个假设的通则便成了一条已证实的定理。这样的办法，由几个（有时只须一两个）同类的例引起一个假设，再求一些同类的例去证明那个假设是否真能成立：这是科学家常用的方法。假设的用处就是能使归纳法实用时格外经济，格外省力。凡是科学上能有所发明的人，一定是富于假设的能力的人。……
我想上文举的例很可以使读者懂得清代学者的治学方法了。他们用的方法，总括起来，只是两点：（1）大胆的假设，（2）小心的求证。……」


资料来源：胡适：〈清代学者的治学方法〉（1921.11），收氏着：《胡适文存》（台北：远东图书公司，1953年），第一集卷二，页391、398、400-401、409。
[image: image44.jpg]



	「但是这三百年的古学的研究，在今日估计起来，实在还有许多缺点。三百年的第一流学者的心思精力都用在这一方面，而究竟还只有一点点结果，也正是因为有这些缺点的缘故。那些缺点，分开来说，也有三层：
一、研究的范围太狭窄了。这三百年的古学，虽然也有整治史书的，虽然也有研究子书的，但大家的眼光与心力注意的焦点，究竟只在儒家的几部经书。古韵的研究，古词典的研究，古书旧注的研究，子书的研究，都不是为这些材料的本身价值而研究的。一切古学都只是经学的丫头！……
二、太注重功力而忽略了理解。学问的进步有两个重要方面：一是材料的积累与剖解；一是材料的组织与贯通。前者须靠精勤的功力，后者全靠综合的理解。清儒有鉴于宋、明学者专靠理解的危险，所以努力做朴实的功力而力避主观的见解。这三百年之中，几乎只有经师，而无思想家；只有校史者，而无史家；只有校注，而无著作。这三句话虽然很重，但我们试除去戴震、章学诚、崔述几个人，就不能不承认这三句话的真实了。……
三、缺乏参考比较的材料。我们试问，这三百年的学者何以这样缺乏理解呢？我们推求这种现象的原因，不能不回到第一层缺点——研究的范围的过于狭小。……」


资料来源：胡适：〈国学季刋发刋宣言〉（1923.1），收氏着：《胡适文存》（台北：远东图书公司，1953年），第二集卷一，页3-5、6。
[image: image45.jpg]



	「〔……〕我们借鉴于前辈学者的成功与失败，然后可以决定我们现在和将来研究国学的方针。我们不研究古学则已；如要想提倡古学的研究，应该注意这几点：
（1）扩大研究的范围。
（2）注意系统的整理。
（3）博采参考比较的资料。
一、怎样扩大研究的范围呢？『国学』在我们的心眼里，只是『国故学』的缩写。中国的一切过去的文化历史，都是我们的『国故』；研究这一切过去的历史文化的学问，就是『国故学』，省称『国学』。『国故』这个名词，最为妥当；因为他是一个中立的名词，不含褒贬的意义。『国故』包含『国粹』；但他又包含『国渣』。我们不了解『国渣』，如何懂得『国粹』？所以我们现在要扩充国学的领域，包括上下三四千年的过去文化，打破一切门户成见：拿历史的眼光来整统一切，认清了『国故学』的使命是整理中国一切文化历史，便可以把一切狭陋的门户之见都扫空了。……
二、怎样才是『注意系统的整理』呢？学问的进步不单靠积累材料，还须有系统的整理。系统的整理可分三部说：
（甲）索引式的整理。……所以我们主张，国学的系统的整理的第一步要提倡这种『索引』式的整理，把一切大部的书或不容易检查的书，一概编成索引，使人人能用古书，是提倡国学的第一步。
（乙）结账式整理。……学术上结账的用处有两层：一是把这一种学术里已经不成问题的部分整理出来，交给社会；二是把那不能解决的部分特别提出来，引起学者的注意，使学者知道何处有隙可乘，有功可立，有困难可以征服。……
（丙）专史式的整理。索引式的整理是要使古书人人能用；结账式的整理是要使古书人人能读：这两项都只是提倡国学的设备。但我们在上文曾主张，国学的使命是要使大家懂得中国的过去的文化史；国学的方法是要用历史的眼光来整理一切过去文化的历史。国学的目的是要做成中国文化史。……我们理想中的国学研究，至少有这样的一个系统：中国文化史：
（一）民族史
（二）语言文字史
（三）经济史
（四）政治史
（五）国际交通史
（六）思想学术史
（七）宗教史
（八）文艺史
（九）风俗史
（十）制度史
三、怎样『博采参考比较的资料』呢？向来的学者误认『国学』的『国』字是国界的表示，所以不承认『比较的研究』的功用。……附会是我们应该排斥的，但比较的研究是我们应该提倡的。有许多现象，孤立的说来说去，总说不通，总说不明白；一有了比较，竟不须解释，自然明白了。……又如封建制度，向来被那方块头的分封说欺骗了，所以说来说去，总不明白；现在我们用欧洲中古的封建制度和日本的封建制度来比较，就容易明白了。……
我们观察这三百年的古学史，研究这三百年的学者的缺陷，知道他们的缺陷都是可以补救的；我们又返观现在古学研究的趋势，明白了世界学者供给我们参考比较的好机会，所以我们对于国学的前途，不但不抱悲观，并且还抱无穷的乐观。我们认清了国学前途的黑暗与光明全靠我们努力的方向对不对。因此，我们提出这三个方向来做我们一班同志互相督责勉励的条件：
第一，用历史的眼光来扩大国学研究的范围。
第二，用系统的整理来部勒国学研究的资料。
第三，用比较的研究来帮助国学的材料的整理与解释。」


资料来源：胡适：〈国学季刋发刋宣言〉（1923.1），收氏着：《胡适文存》（台北：远东图书公司，1953年），第二集卷一，页7、9-11、13-14、15-16、17-18。
[image: image46.jpg]



	「〔……〕文存里大部分是提倡革命，扫除旧思想，建设新文学的文字。在那里适之先生引我们上了一条新路。可是在『革命尚未成功，同志还须努力』的当儿，胡先生忽然立停了脚，回过头去编他的『哲学史』了。固然不错，他做的还是破坏的功夫，『捉妖』『打鬼』的事业，只是他丢开了另一方面，在我们看来，更加重要的工作。没有走过的新路是不容易走的。前面得有披荆斩棘的先锋，熟悉道途的引导者。适之先生的地位应当在那里。可是他杀回头去了，所以虽然还有些人在新路上往前觅道，大部分的人只得立住了脚，不知道怎样好。更不幸的，一般近视眼的先生，不知道胡先生是回去扫除邪孽，清算烂账的，只道连胡先生都回去了，他们更不可不回去了。于是一个个都钻到烂纸堆里去，『化臭腐为神奇，化平常为玄妙，化凡庸为神圣』，弄得乌烟瘴气，迷蒙天地。吴稚晖先生说：『胡先生的大纲，杂有一部分浇块垒的话头，虽用意是要革命，也很是危险，容易发生流弊。果然引出了梁漱溟的文化哲学及梁启超的学术演讲。胡先生所发生的一点革命效果，不够他们消灭。』他的话真是说的入骨三分。……我以为别人可以『整理国故』，适之先生却不应当『整理国故』。这怪他自己不好，谁叫他给自己创造出来一个特殊的地位呢？
老实说，我对于『整理国故』这个勾当，压根儿就不赞成。……只有研究国故的人整日价的摇旗吶喊，金鼓震天，吵得我们这种无辜的人不能安居乐业，叫人不得不干涉。国故学者总以为研究国故是『匹夫有责』的；适之先生自己就给我们开了一个最低限度的国学书目；梁任公先生更进一步，说无论什么人没有读他开的书单，就『不能算中国的学人』；国立大学拿『整理国故』做入学试题；副刋杂志看国故文字为最时髦的题目。结果是线装书的价钱，十年以来，涨了二三倍。浩徐先生说：『国故整理运动倒也不是完全无益』，因为『国故整理家对国故所下的结论，才是在那半死不生的国故动物的喉咙里，杀进去的最后一刀，使以后的青年们能够毫无牵挂地一心一意地去寻求新道德新知识新艺术』。我们不能不说他实在看错了。那『最后一刀』的结论，适之先生已经不敢承认了，虽然他说『究竟还得让国故学者来下手』。可是，我们试问，除了适之先生自己和顾颉刚、唐擘黄、钱玄同等三四位先生外，那一个国故学者在『磨刀霍霍』呢？唉，那一个不是在进汤灌药，割肉补疮呢！那一个不是在垃圾桶里掏宝，灰土堆中搜珍奇呢！……
我觉得现在还没有到『整理国故』的时候。一座旧房子里的破烂家具，无论你怎样的清查，怎样的整理，怎样的搬动，怎样的烧劈老朽，怎样的重新估定价值，怎样的报告一个『不过如此』，弄来弄去，总不过还是那些破旧东西。而且，『入鲍鱼之肆，久而不觉其臭』。……所以只有一心一意地去寻求新道德，新知识，新艺术，然后才能『在那半死不生的国故动物的喉咙里』，杀最后的一刀。要是倒因为果的做起来，那一刀是万万杀不进去的。这时候我们大伙儿一心一意的去寻求新道德新知识新艺术还嫌『力薄能疏，深惧陨越』，那里再有闲功夫去算什么旧账？」


资料来源：陈源（笔名西滢）：〈西滢跋语〉，收胡适：《胡适文存》（台北：远东图书公司，1953年），第三集卷二，页127-130。
[image: image47.jpg]



	「其次，你说国故整理的运动总算有功劳，因为国故学者判断旧文化无用的结论可以使少年人一心一意地去寻求新知识与新道德。你这个结论，我也不敢承认。
国故整理的事业还在刚开始的时候，决不能说已到了『最后一刀』。我们这时候说东方文明是『懒惰不长进的文明』，这种断语未必能服人之心。……
『最后一刀』究竟还得让国故学者来下手。等他们用点真工夫，充分采用科学方法，把那几千年的烂账算清楚了，报告出来，叫人们知道儒是什么，墨是什么，道家与道教是什么，释迦、达摩又是什么，理学是什么，骈文律诗是什么，那时候才是『最后一刀』收效的日子。
我披肝沥胆地奉告人们：只为了我十分相信『烂纸堆』里有无数无数的老鬼，能吃人，能迷人，害人的厉害胜过柏司德（Pasteur）发见的种种病菌。只为了我自己自信，虽然不能杀菌，却颇能『捉妖』『打鬼』。」


资料来源：胡适：〈整理国故与「打鬼」——给浩徐先生信〉（1927.2），收氏着：《胡适文存》（台北：远东图书公司，1953年），第三集卷二，页124-125。
[image: image48.jpg]



	「〔……〕说到现代科学与孔教的关系，我要指出：孔教，如果能得到正确的阐释，绝无任何与现代科学思想冲突的地方。我不但认为，孔教能为现代科学思想提供一片沃壤；而且相信，孔教的许多传统对现代科学的精神与态度是有利的。」
〔……〕concerning the relationship between modern scientific thinking and Confucianism, I wish to point out that Confucianism, if correctly interpreted, will be in no sense adverse to modern scientific thinking. Not only is it my opinion that Confucianism will furnish very fertile soil on which to cultivate modern scientific thinking but Confucianism has many traditions which are quite favorable to the spirit and attitude of modern science.


资料来源：Hu Shih, “Confucianism and Modern Scientific Thinking”, in A. Eustace Haydon ed., Modern Trends in World-Religions, Chicago: The University of Chicago Press, 1934, p. 46. 转引自周质平：《胡适丛论》（台北：三民书局，1992年），页14-15；中译为周质平的译文。
[image: image49.jpg]



	「对于那些〔民主的〕历史基础，我应提出三点：（一）彻底平民化的社会结构；（二）两千年来客观的考试任官制度；（三）历代的政府创立了一种来自本身的批评和监察的制度。」
Of these historical foundations I shall mention only three: first, a thoroughly democratized social structure; secondly, 2,000 years of an objective and competitive system of examinations for civil service; and thirdly, the historic institution of the government creating its own “opposition” and censorial control.


资料来源：Hu Shih, “Historical Foundations for a Democratic China”, in Edward James Lectures on Government: Second Series, Urbana, IL: University of Illinois Press, 1941, p. 10. 转引自周质平：《胡适丛论》（台北：三民书局，1992年），页41；中译为周质平的译文。
[image: image50.jpg]



	「在此，我们必须指出：胡适多少混淆了哲学与科学的命题。孔子『不知生，焉知死』，固然带着『不可知论』的怀疑态度，但同时也是一种极端入世的『实用主义』（utilitarianism），除了入世以外，对其他问题，全无兴趣。说这种态度有利科学发展，固可；说他有害，亦未尝不可。
整理国故是应该的，而且国故也是值得整理的。但是若把整理国故视为提倡科学的实践，这就有可以商榷的地方了。这两件事虽不至于全不相干，但基本的性质是不同的。整理国故是向后看，是要为过去纷庞冗杂的历史理出一个头绪来；而提倡科学是向前看，是要为中国引进一些过去所欠缺的知识或技术。把科学抽象化到了一种思维方式、一种态度、一种精神。结果是使许多人企图从小说考证中找寻科学或科学方法。那就不免是在一番苦苦追寻之后，科学依旧是虚无缥渺不在人间。」


资料来源：周质平：〈评胡适的提倡科学与整理国故〉，收氏着：《胡适丛论》（台北：三民书局，1992年），页15、16。
[image: image51.jpg]



	「胡适把科举制度视为中国民主化的主要管道，这自有他的卓识，但这个制度也把对君主的绝对忠诚，以及屈服于权威的奴性心理，藉着『十年寒窗，一举成名』的企盼而深深的植入了中国人的心。尤有过者是科举制度使知识份子视『学术为政治服务』为当然。这些影响却又成了往后推行民主最大的障碍。
至于胡适所乐道的『宁鸣而死，不默而生』的诤谏传统，靠的是皇帝的一点慈悲容忍，和知识份子不怕死的脊梁，而诤谏的另一面正是忠字的绝对表现，这与争人权是两回事。中国历史上数不尽的忠臣烈士不惜冒生命危险，向君王谏言，这正是没有言论自由的最好说明，而不是民主的种籽。一个臣子不惜一死向君主『进一言』时，与其说他是在争言论的权利，不如说他是在尽人臣之职责。换言之，在谏官们看来，诤谏是责任，而不是权利。所以诤谏的传统与言论自由是有一定距离的。这点『权利』与『责任』的不同，也正是『争人权』与『尽臣道』两者分野之所在。」


资料来源：周质平：〈胡适对民主的阐释〉，收氏着：《胡适丛论》（台北：三民书局，1992年），页44-45。
建议讨论问题：
1. 依资料一，胡适认为什么是「新思潮运动的共同精神」？而把这精神应用于整理中国传统文化，胡适提出了什么主张？
2. 依资料一，胡适提出以哪四步工作来整理国故？
3. 依资料二，析述胡适如何论证清代的考证学（或朴学）就是以科学的方法整理国故？而依资料三，胡适以为清代考证学的缺点何在？
4. 1923年1月《国学季刋》创刋，胡适任主编，他在发刋词（资料四）中如何定位「国学」？他指出研究国学应注意些什么？
5. 从资料五可见，胡适提倡整理国故，在坚决反传统的学人眼中，乃近乎调转枪头，有助长传统复活之嫌。当时任《现代评论》主笔的陈源怎样批评胡适？他持什么理由反对整理国故？
6. 在资料六中，胡适如何替自己辩护？当胡适为了迎合反传统的声音而强调整理国故消极的一面即打鬼与捉妖时，这是否与他整理国故的原意相矛盾？依你的理解，胡适所谓新思潮的根本意义、所谓整理国故，是否从一开始就不是要给传统文化「最后一刀」？
7. 事实上，五四新文化运动之后，胡适常正面提倡传统文化有价值的一面。资料七写于1934年，资料八写于1941年，当中胡适如何为科学与民主在中国文化中寻根？
8. 依资料九、十，研究胡适的学者周质平怎样批评胡适为科学、民主在中国文化中寻根的观点？

[image: image52]
[image: image53.jpg]



	「夫建设新文化之必要，孰不知之。吾国数千年来，以地理关系，凡其邻近，皆文化程度远逊于我。故孤行创造，不求外助，以成此灿烂伟大之文化。先民之才智魄力，与其惨淡经营之功，盖有足使吾人自豪者。今则东西邮通，较量观摩，凡人之长，皆足用以补我之短，乃吾文化史上千载一时之遭遇，国人所当欢舞庆幸者也。然吾之文化既如此，必有可发扬光大，久远不可磨灭者在。非如菲律宾、夏威夷之岛民，美国之黑人，本无文化之可言，遂取他人文化以代之，其事至简也。而欧西文化，亦源远流长。自希腊以迄今日，各国各时，皆有足备吾人采择者。二十世纪之文化，又乌足包括欧西文化之全乎。故改造固有文化与吸取他人文化，皆须先有彻底研究，加以至明确之评判，副以至精当之手续，合千百融贯中西之通儒大师，宣导国人，蔚为风气，则四五十年后，成效必有可睹也。今则以政客诡辩家与夫功名之士，创此大业，标袭喧攘，侥幸尝试，乘国中思想学术之标准未立，受高等教育者无多之时，挟其伪欧化，以鼓起学力浅薄血气未定之少年。故提倡方始，衰象毕露。明达青年，或已窥底蕴，觉其无有；或已生厌倦，别树旗鼓。其完全失败，早在识者洞鉴之中。夫飘风不终朝，骤雨不终日，势所必然，无足怪者。然则真正新文化之建设，果无望乎？曰，不然。……」


资料来源：梅光廸：〈评提倡新文化者〉（1922.1，原载《学衡》1期），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第二卷，页237-238。
[image: image54.jpg]



	「我研究这个问题的经过，是从民国六年蔡孑民〔编者按：即蔡元培〕先生约我到大学去讲印度哲学。但是我的意思，不到大学则已，如果要到大学作学术一方面的事情，就不能随便作个教员便了，一定要对于释迦孔子两家的学术至少负一个讲明的责任。所以我第一日到大学，就问蔡先生他们对于孔子持什么态度？蔡先生沈吟的答道：我们也不反对孔子。我说：我不仅不反对而已，我此来除去替释迦孔子去发挥外更不作旁的事！」


资料来源：梁漱溟：《东西文化及其哲学》〔初版1921年由商务印书馆出版〕（台北：里仁，1983年），页15-16。
[image: image55.jpg]



	「〔……〕你且看文化是什么东西呢？不过是那一民族生活的样法罢了。生活又是什么呢？生活就是没尽的意欲（will）——此所谓『意欲』与叔本华所谓『意欲』略相近，——和那不断的满足与不满足罢了。通是个民族通是个生活，何以它那表现出来的生活样法成了两异的采色？不过是它那为生活样法最初本因的意欲分出两异的方向，所以发挥出来的便两样罢了。然则你要去求一家文化的根本或源泉，你只要去看文化的根原的意欲，这家的方向如何与它们家的不同。你要去寻这方向怎样不同，你只要它已知的特异采色推它那原出发点，不难一目了然。」


资料来源：梁漱溟：《东西文化及其哲学》〔初版1921年由商务印书馆出版〕（台北：里仁，1983年），页28。
[image: image56.jpg]



	「以上已将生活的内容解释清楚，那么，生活既是一样的，为什么生活的样法不同呢？这时要晓得文明的不同就是成绩品的不同，而成绩品之不同则由其用力之所在不同，……所有人类的生活大约不出这三个路径样法：（一）向前面要求；（二）对于自己的意思变换，调和，持中；（三）转身向后去要求；这是三个不同的路向。这三个不同的路向非常重要，所有我们观察文化的说法都以此为根据。
〔……〕现在我们从第一步所求得的西方文化的三大特异彩色，去推看它所从来之意欲方向，即可一望而知它们所走是第一条路向——向前的路向：
（一）征服自然之异采。西方文化之物资生活方面现出征服自然之采色，不就是对于自然向前奋斗的态度吗？所谓灿烂的物质文明，不是对于环境要求改造的结果吗？
（二）科学方法的异采。科学方法要变更现状，打碎，分析来观察；不又是向前面下手克服对面的东西的态度吗？科学精神于种种观念，信仰之怀疑而打破扫荡，不是锐利迈往的结果吗？
（三）德谟克拉西的异采。德谟克拉西不是对种种威权势力反抗奋鬪争持出来的吗？这不是由人们对人们持向前要求的态度吗？……
中国文化是以意欲自为调和，持中为其根本精神的。
印度文化是意欲反身向后要求为其根本精神的。
质而言之，我观察的中国人是走第二条路向；印度人是走第三条路向。……」


资料来源：梁漱溟：《东西文化及其哲学》〔初版1921年由商务印书馆出版〕（台北：里仁，1983年），页63-65。
[image: image57.jpg]



	目别
	西洋方面
	中国方面
	印度方面

	宗教
	初于思想甚有势力，后遭批评失势，自身逐渐变化以应时需
	素淡于此，后模仿他方关系亦泛
	占思想之全部势力，且始终不坠亦无变化

	哲学
	形而上之部
	初盛，后遭批评，几至路绝，今犹在失势觅路中
	自成一种，与西洋印度者全非一物，势力甚普且一成不变
	与西洋为同物，但研究之动机不同，随着宗教甚盛且不变动

	
	知识之部
	当其盛时，掩盖一切，为哲学之中心问题
	绝少注意，几可以说没有
	有研究且颇细但不盛

	
	人生之部
	不及前二部之盛，又粗浅
	最盛且微妙，与其形而上学相连，占中国哲学之全部
	归入宗教，几舍宗教别无人生思想，因此伦理念薄


说明：对上述梁漱溟之比对西洋、中国、印度三方文化，读者首应注意者，是这类跨文化的比较总是观其大略的结果，故观点亦易引起争议。依梁氏，比对文化可从宗教、哲学两方面下手，而哲学复可细分为：探究宇宙起源与根据的形上学（metaphysics），探究知识的知识论（epistemology），与探究人生意义、人际伦理道德的人生哲学（philosophy of life）。循此以观，西洋文化的其中一个源头为希伯来宗教，而希伯来宗教在中世纪更与古希腊的哲学传统合流而演为基督教的经院神学，此梁氏所谓「初甚有势力」也。但随着近世启蒙运动之高扬人类理性，哲学对人类理性能力的深刻反省清楚指出「上帝」乃属理性能力范围以外者。换言之，人类的理性既无法证明亦无法否证上帝的存在。由是，宗教从哲学中分出，在理性之光中逐步边缘化而无复中世纪之盛矣。此梁氏所以说「后遭批评失势，自身逐渐变化以应时需」。至于哲学方面，古希腊哲学长于形上学，但其与宗教的命运一样，即在理性的反省下，宇宙的起源与根据等问题似亦非属理性能力范围之内者。此即近世以降大为流行的否定形上学的思潮。梁氏谓西洋形而上之部「初盛，后遭批评，几至路绝」的判断不误。相比之下，西洋近世的哲学确曾转而以知识论为中心，知识之部「掩盖一切，为哲学之中心问题」。对于西洋的人生哲学，梁氏的评语为「粗浅」。再看中国文化，宗教方面，远古殷周时代固仍有帝、天信仰，但自春秋的孔子以降，天已逐步去掉其神格。下递宋明理学，天之彻底转变成阴阳气化生生不息的天道即是明证。近世基督华入华，中国文化的天道观如何与人格神信仰相融合，遂成一大问题。明乎此，便不难理解梁氏之判中国文化在宗教方面「素淡于此，后模仿他方关系亦泛」。而生生之天道，即中国哲学「自成一种」的形上学。必须指出，此形上学非徒呈玄思的结果，乃是与心性之学相结合，而使中国哲学人生之部「最盛且微妙，与其形而上学相连，占中国哲学之全部」。至于知识之部，梁氏谓中国哲学「绝少注意，几可以说没有」。最后再看印度文化，其宗教自波罗门教而佛教而印度教，确可说是「占思想之全部势力」。依梁氏，印度文化是以其宗教为纲来收摄哲学，故其形上学、知识论与人生哲学实皆宗教之产物。
资料来源：梁漱溟：《东西文化及其哲学》〔初版1921年由商务印书馆出版〕（台北：里仁，1983年），页82。
[image: image58.jpg]



	「〔……〕西洋人自秉持为我向前的态度，其精神上怎样使人与自然之间，人与人之间生了罅隙；而这样走下去，罅裂愈来愈大，很深刻的划离开来。就弄得自然对人像是很冷，而人对自然更是无情，无复那古代以天地拟人而觉其抚育万物，像对人类很有好意而人也恭敬它，与它相依相亲的样子；并且从他们那理智分析的头脑把宇宙所有纳入它那范畴悉化为物质，看着自然只是一堆很破碎的死物，人自己也归到自然内，只是一些碎物合成的，无复囫囵浑融的宇宙和深秘的精神。其人对人分别界限之清，计较之重，一个个的分裂，对抗，竞争，虽家人父子也少相依相亲之意；像是觉得只有自己，自己以外都是外人或敌人。人处在这样冷漠寡欢，干枯乏味的宇宙中，将情趣斩伐的净尽，真是难过的要死！而从他那向前的路一味向外追求，完全抛弃了自己，丧失了精神；外面生活富丽，内里生活却贫乏至于零！」


资料来源：梁漱溟：《东西文化及其哲学》〔初版1921年由商务印书馆出版〕（台北：里仁，1983年），页210-211。
[image: image59.jpg]



	「〔……〕大体上中国人生无论是孔是老，非孔非老，要皆属于第二路者。试从生活三方面略说一说：
（一）物质生活方面。中国人虽不能像孔子所谓『自得』，却是很少向前要求有所取得的意思。他很安分知足，享受他眼前所有的那一点，而不作新的奢望，所以其物质生活始终是简单朴素，没有那种种发明创造。此在其结果之不好的一面看，则为物质文明之不发达，乃至有时且受自然界之压迫……盖我们的幸福乐处，在我们能享受的一面，而不在所享受的东西上，——穿锦绣的未必便愉快，穿破布的或许很乐；中国人以其与自然融洽游乐的态度，有一点就享受一点，而西洋人风驰电掣的向前追求，以致精神沦丧苦闷，所得虽多，实在未曾从容享受。
（二）社会生活方面。孔子的伦理，实寓有他所谓絜矩之道在内，父慈，子孝，兄友，弟恭，总使两方面调和而相济，并不是专压迫一方面的，——若偏欹一方就与他从形而上学来的根本道理不合，却是结果必不能如孔子之意，全成了一方面的压迫。这一半由于古代相传的礼法。自然难免此种倾向。而此种礼法因孔家承受古代文明之故，与孔家融混而不能分。儒家地位既常藉此种礼法以为维持，而此种礼法亦藉儒家而得维系长久不倒；一半由中国人总是持容让的态度，对自然如此，对人亦然，绝无西洋对待抗争的态度；所以使古代的制度始终没有改革。似乎宋以前这种束缚压迫还不十分利害，宋以后所谓礼教名教者又变本加厉，此亦不能为之曲讳。……西洋人是有我的，中国人是不要我的。在母亲之于儿子，则其情若有儿子而无自己；在儿子之于母亲，则其情若有母亲而无自己；兄之于弟，弟之于兄，朋友之相与，都是为人可以不计自己的，屈己以从人的。他不分什么人我界限，不讲什么权利义务，所谓孝弟礼让之训，处处尚情而无我。虽因孔子的精神理想没有实现，而祇是些古代礼法，呆板教条以至偏欹一方，黑暗寃抑，苦痛不少，然而家庭里，社会上，处处都能得到一种情趣，不是冷漠，敌对，算账的样子，于人生的活气有不少的培养，不能不算一种优长与胜利。
（三）精神生活方面。人多以为中国人在这一面是可以比西洋人见长的地方，其实大大不然；……祇有孔子的那种精神生活，似宗教非宗教，非艺术亦艺术，与西洋晚近生命派的哲学有些相似，或者是个作到好处的；惜乎除中间有些萌动外，没有能够流行到一般社会上！」


资料来源：梁漱溟：《东西文化及其哲学》〔初版1921年由商务印书馆出版〕（台北：里仁，1983年），页179-182。
[image: image60.jpg]



	「质而言之，世界未来文化就是中国文化的复兴，有似希腊文化在近世的复兴那样。人类生活只有三大根本态度，如我在第三章中所说，由三大根本态度演为各别不同的三大系文化，世界的三大系文化实出于此。……西洋文化的胜利，只在其适应人类目前的问题，而中国文化印度文化在今日的失败，也非其本身有什么好坏可言，不过就在不合时宜罢了。人类文化之初，都不能不走第一路，中国人自也这样，却他不待把这条路走完，便中途拐弯到第二路上来；把以后方要走到的提前走了，成为人类文化的早熟。但是明明还处在第一问题未了之下，第一路不能不走，那里能容你顺当去走第二路？所以就只能委委曲曲表出一种暧昧不明的文化——不如西洋化那样鲜明；并且耽误了第一路的路程，在第一问题之下的世界现出很大的失败。不料虽然在以前为不合时宜而此刻则机运到来。盖第一路走到今日，病痛百出，今世人都想抛弃它，而走这第二路，大有往者中世人要抛弃他所走的路而走第一路的神情。尤其是第一路走完，第二问题移进，不合时宜的中国态度遂达其真必要之会，于是照样也拣择批评的，重新把中国人态度拿出来。……」


资料来源：梁漱溟：《东西文化及其哲学》〔初版1921年由商务印书馆出版〕（台北：里仁，1983年），页235-237。
[image: image61.jpg]



	「我们推测的世界未来文化既如上说，那么我们中国人现在应持的态度是怎样才对呢？对于这三态度何取何舍呢？我可以说：
第一，要排斥印度的态度，丝毫不能容留；
第二，对于西方文化是全盘接受，而根本改过，就是对其态度要改一改；
第三，批评的把中国原来态度重新拿出来。」


资料来源：梁漱溟：《东西文化及其哲学》〔初版1921年由商务印书馆出版〕（台北：里仁，1983年），页238-239。
[image: image62.jpg]



	「明白的说，照我意思是要如宋明人那样再创讲学之风，以孔颜的人生为现在的青年解决他烦闷的人生问题，一个个替他开出一条路来去走。一个人必确定了他的人生纔得往前走动，多数人也是这样；只有昭苏了中国人的人生态度，纔能把生机剥尽死气沉沉的中国人复活过来，从里面发出动作，才是真动。中国不复活则已，中国而复活，只能于此得之；这是唯一无二的路。有人以清代学术比作中国的文艺复兴，其实文艺复兴的真意义在其人生态度的复兴，清学有什么人生态度复兴的可说？有人以五四而来的新文化运动为中国的文艺复兴；其实这新运动只是西洋化在中国的兴起，怎能算得中国的文艺复兴？若真中国的文艺复兴，应当是中国自己人生态度的复兴；那只有如我现在所说可以当得起。」


说明：上引文字中，所谓「有人以清代学术比作中国的文艺复兴」，指的是梁启超。盖梁氏《清代学术概论》以为清代考证学乃科学精神之兴起，清儒如戴震主达情遂欲乃人性之解放。至谓「有人以五四而来的新文化运动为中国的文艺复兴」，指的是胡适。盖胡适以为新文化运动的精神在重估一切传统价值，在整理国故。显而易见，梁漱溟以为真正的中国文艺复兴应在于恢复宋明以来的人生哲学。
资料来源：梁漱溟：《东西文化及其哲学》〔初版1921年由商务印书馆出版〕（台北：里仁，1983年），页251-252。
建议讨论问题：
1. 1922年以「倡明国粹，融化新知」为号召的《学衡》创刋，梅光迪、吴宓等主其事。依资料十一，梅光迪如何批评当时的新文化运动？又他心目中的「真正新文化之建设」为何？
2. 从资料十二可知，梁漱溟在新文化运动反传统最高峰时，公然捍卫孔子及传统文化。他的著作《东西文化及其哲学》在1921年出版，一时洛阳纸贵，引起广泛的注意。依资料十三，梁氏怎样定义「文化」？依资料十四，梁氏怎样本其对文化的定义分判西、中、印三支文化为走上三条不同的路？
3. 依资料十四，梁漱溟认为「意欲向前要求」的西洋文化表现出哪些特异色彩？
4. 依资料十五，梁漱溟如何分析西、中、印三支文化的不同发展？
5. 依资料十六，梁漱溟如何批评走第一条路的西洋文化的缺失？
6. 依资料十七，梁漱溟对走第二条路的中国文化的优劣作何评估？
7. 依资料十八，梁漱溟有什么理由主张世界未来文化就是中国文化的复兴？依资料十九，他认为中国人未来在文化问题上应持何种态度？最后，就你的理解，你认为梁漱溟的结论有说服力吗？
8. 从资料二十看，梁漱溟明显以为要复兴中国文化不能走胡适整理国故的路，他的理由是什么？而他提出应走的路为何？
9. 最后，试综合探讨问题建议3的各条文字，析论胡适、梅光廸及梁漱溟在看待中国传统文化及中西文化相遇碰撞等问题上有什么不同的主张？

[image: image63]
[image: image64.jpg]



	「〔……〕对不同的人而言，五四始终是、也仍旧是很多不同的事物。对我而言，根本上它是一个文化矛盾的年代，而定义上矛盾是多重面相的（multidimensional），也是多重方向的（multidirectional）。我自己从不曾视它为一种宛如受历史铁则所统御、导致某一预定目的、单一且又连贯的运动。五四的知识分子似乎有他或她自已独特之处，而且他们大部分迅速、有时还彻底地改变了心意。……五四的知识分子，即使不是在几天和几星期之内，也能在几个月的期间里不断移转他的立场。当然，在广义的五四运动中，或可含糊辨明若干较大的思想类型和某些理念模式。但是，整体而言，概括论断这些类型和理念则是极端危险的。……五四的思想世界由很多变动的心灵社群所构成。于是，不仅有许多不断变动又经常彼此冲突的五四方案，而且每一方案也有不同的版本。或许，对于五四所能作的最安全之概括论断，势必从多重面相性与多重方向性的角度来了解五四。」


资料来源：余英时：〈文艺复兴乎？启蒙运动乎？——一个史家对五四运动的反思〉，收氏着：《重寻胡适历程——胡适生平与思想再认识》（台北：联经、中央研究院，2004年），页290-291。
[image: image65.jpg]



	「首先，我想指出的是，就目的而论，五四运动要求中国文化之改造，并非不正当。其次，五四运动所要求的改造，是要使中国能从无『民主与科学』变为有『民主与科学』，亦是无可非议。但问题则在于五四运动中的一切主张，均不能达成此一目的，原因是那些立论者未能解决这里的真真枢纽问题，甚至不知此枢纽问题之存在。
……
中国文化之需要改造，乃因中国之缺陷已成。一个要了解中国文化的人，对中国文化之缺陷必不能不有一深切的体认。但此种体认也大非易事。因为，中国文化之方向，主要为儒学精神所决定。而儒学精神之缺陷，只有能把握儒学精神之真实成就的人，才能明白。因此，若只是浮屠事象上的不满之感，则必难真切体认到此缺陷何在。关于中国文化精神（以儒学精神为代表）之缺陷问题，在以往我曾经说过不少。总而言之，即在于儒学之重德精神缺少客观化一段。具体地说，儒学精神只要求一价值义的自我之完成，而不问客观之知识与制度；而所以如此，乃因重德精神之封锁。……
……
〔……〕五四运动要求中国之有民主与科学；但要达成这个目的，必须要中国在文化精神上有民主与科学所需的观念基础。而要建立这种观念基础，只有两个可能的途径：其一是使中国已有的文化精神向上跃进，脱去以往之限制，而成为一新精神，以具备制度与知识之自觉。这是五四的人们不曾想到、也不能了解的。其二是根本不要中国文化精神而全盘接受西方文化精神。这是否能办到，已成问题；而更大的问题则是，即使能办到，我们将连西方之病一起接受，也失文化改造的意义。但五四运动的主张大致偏于此一面，则其后果恶劣亦不是无故了。
当人谈理论时，听者每每觉得玄远；但历史最无情，也最老实。凡是理所必然的，都一一展现在我们面前了。五四运动要改造中国文化，但不了解中国文化，因此不知怎样下手使中国文化得一真的跃进，而具有他们所希望的成就；他们要接受西方文化，但亦不了解西方文化之短长，因此稍作接受的大多是糟粕。而更坏的是根本上他们也不很清楚文化精神的整体性，一切掉以轻心，于是后果便是造成一文化虚脱了。」


资料来源：劳思光：〈认识你自己——重新估定五四运动的意义〉，收氏着：《自由、民主与文化创生》（香港：中文大学出版社，2001年），页237-238、241。
[image: image66.jpg]



	「五四时期启蒙与救亡并行不悖相得益彰的局面并没有延续多久，时代的危亡局势和剧烈的现实斗争，迫使政治救亡的主题又一次全面压倒了思想启蒙的主题。……所有这些，都表明救亡的局势、国家的利益、人民的饥饿痛苦，压倒了一切，压倒了知识者或知识群对自由平等民主民权和各种美妙理想的追求和需要，压倒了个体尊严、个人权利的注视和尊重。国家独立富强，人民吃饱穿暖，不再受外国侵略者的欺压侮辱，这个头号主旋律总是那样地刺激人心，萦绕入耳，使『五四』前后所谓『从宇宙观到人生观，从个人理想到人类的未来』这种种启蒙所特有的思索、困惑、烦恼，使所谓『从孔教问题、妇女问题一直到劳动问题、社会改造问题；从文字上的文学问题一直到人生观的改造问题，都在这一时期兴起，萦绕着新时代的中国社会思想』，都很快地被搁置在一旁，已经没有闲暇没有工夫来仔细思考、研究、讨论它们了。」


资料来源：李泽厚：〈启蒙与救亡的双重变奏〉，收许纪霖编：《二十世统中国思想史论》（上海：东方出版社，2000年），上卷，页92-93、93；另收氏着：《中国现代思想史论》（台北：三民书局，2002年），页29、30。
建议讨论问题：
1. 依资料一，史家余英时是怎样理解五四新文化运动？他以为五四新文化运动是一场有明确目标的运动？抑或是一场不断处于变化、修改过程中的运动？
2. 若依余英时所谓的「多面向」与「多重方向」（或「文化矛盾」）来重新审视五四时期知识分子的反传统（探讨问题建议1）与整理及维护传统（探讨问题建议3），你认为余英时的判断恰当吗？
3. 依资料二，五四新文化运动有何正面及反面的意义？其最终未能达至吸收民主与科学的原因何在？
4. 依资料三，思想家李泽厚是怎样理解五四新文化运动？他以为五四是「启蒙与救亡的相互促进」，但结果却是「救亡压倒启蒙」，你同意吗？
建议分析内容：





五四新文化运动产生的历史背景。


文化思想运动的意义：藉文化思想的改造来拯救中国。


反传统思潮对中国传统文化的理解及批判。


反传统思潮的激烈程度：全盘性反传统主义的论旨及其驳辩。


五四新文化运动时期对中国传统文化的整理以至辩护。


五四以降思潮的走向。


评价：五四新文化运动的正反两面。





探讨问题建议：





五四新文化运动怎样批判中国传统文化？


什么是「全盘性反传统主义」？


五四新文化运动时期出现了哪些重新整理中国传统文化的主张？


如何恰当评价五四新文化运动？





导论：五四新文化运动的反传统思潮





探讨问题建议（1）：五四新文化运动怎样批判中国传统文化？








如何藉文化思想的改造来拯救中国？








五四新文化运动怎样批判中国传统文化？








探讨问题建议（2）：什么是「全盘性反传统主义」？








如何看待五四新文化运动激烈的反传统？








什么是林毓生「全盘性反传统主义」的论旨？怎样评估其解释效力？








探讨问题建议（3）：五四新文化运动时期出现了哪些重新整理中国传统文化的主张？








何谓「整理国故」？








在整理国故以外还有其他的主张吗？








探讨问题建议（4）：如何恰当评价五四新文化运动？











[image: image68.jpg]




[image: image69.jpg]© BEAAUBERFHREEZRER 2010



