[image: image1.jpg]PEELP (P2 F5)
JBHAH

(II) #3385



[image: image67.jpg]


中国历史科（中四至中六）
选修部分单元一：二十世纪中国传统文化的发展：承传与转变
[image: image68.jpg]


[image: image69.jpg]


中国历史科（中四至中六）


选修部分单元一：二十世纪中国传统文化的发展：承传与转变

[image: image70.jpg]© BEAAUBERFHREEZRER 2010




[image: image2.jpg]Fr—:~teRtARRANMAEA  REERE
(=)




[image: image3.jpg]R AP RO T H
BF » MRy RIEE PRBFR Loy Fizy





[image: image4]
要全面把握二十世纪中国传统文化的发展，除注意知识分子对传统的批判与整理外，亦应注意他们在吸收西方的观念学说时，传统文化是如何产生其制约作用的。这制约作用，一方面在无形中左右着知识分子对西方观念学说的理解，另一方面又促使他们努力寻求中国传统文化与现代西方文化的可能互动和对话。二十世纪初中国思想界对民主与科学的吸收便是一个最佳的示例。
从政治哲学的角度看，民主政体牵涉到一组相关观念，例如：什么是自由？自我和社群有何关系？人民应对政府有何期待？什么是宪政、人权与政党政治？作为现代中国自由主义的代表人物，胡适在传统文化的制约及时代环境的局限下，对上述各问题都有迥异于西方自由主义的答案。胡适讲的自由重个性解放，此即强调个人自我主宰的积极自由；胡适反对个人主义，主张社群的大我应凌驾于个人的小我；胡适提倡好人政治，认为该由好人组成好政府；胡适批评政党政治，视之为朋党之争。倘以上述各点对比于西方自由主义之重视消极自由、个人主义、低度政府及权力制衡等，则不难看出中国传统文化是如何发挥其制约作用，使得知识分子对所吸收的西方思想加以简择。
尤有甚者，随着历史形势的发展，三○年代儒家圣王的思想竟以新式专制的名字重登思想界的舞台。检读蒋廷黻和胡适论辩的文字，可见胡适虽或有时亦未免于传统文化的影响，但他始终捍卫民主自由，坚决反对专制。他为了论证民主比专制可行，乃有民主为幼稚政治的说法。
至于科学，民初知识分子同样在传统文化的制约下，较倾向于以归纳法来理解科学方法。胡适甚至以干嘉考证学比附科学方法。并且，当时传统价值崩解，科学那客观真理的形像，乃迅速被知识分子奉为神圣不可怀疑的圭臬以填补价值的真空。科学的倡导由是遂一演而成科学主义的泛滥。胡适即使明白科学理论只是解释现象的假设，有被推翻的可能，但他似乎从未怀疑过科学方法不是万能的。必须指出，二○年代泛滥的科学主义有两型：经验论的科学主义与唯物论的科学主义，发展的结果是后者辗转与马克思主义合流而一枝独秀。
不过，科学主义的泛滥也引起知识分子的反省及批判。张君劢强调科学有其界限故无法处理人生观的问题便是明证。在「科学与人生观」的论战中，当张君劢努力把人生观问题划出科学领域之外时，他其实正是为中国传统思想中的人生智慧（特别是宋明理学的心性之学）找寻重新安立之所。有趣的是，胡适为总结这场论战而具体提出的「科学的人生观」，最后竟归结于一带有浓厚传统色彩的「最高的宗教」。
学习重心（二）：二十世纪初中国知识分子对民主、科学的吸收与中国传统文化的制约



[image: image5]

[image: image6]
[image: image7.jpg]



	「社会最大的罪恶莫过于摧折个人的个性，不使他自由发展。……
发展个人的个性，须要有两个条件。第一，须使个人有自由意志。第二，须使个人担干系，负责任。娜拉戏中写郝尔茂的最大错处只在他把娜拉当作『玩意儿』看待，既不许他有自由意志，又不许他担负家庭的责任，所以挪拉竟没有发展他自己个性的机会。所以挪拉一旦觉悟时，恨极他的丈夫，决意弃家远去，也正是这个原故。……
家庭是如此，社会国家也是如此。自治的社会，共和的国家，只是要个人有自由选择之权，还要个人对于自己所行所为都负责任。若不如此，决不能造出自己独立的人格。社会国家没有自由独立的人格，如同酒里少了酒曲，面包里少了酵，人身上少了脑筋：那种社会国家决没有改良进步的希望。」


说明：上引文字中的「挪拉戏」是指挪威剧作家易卜生（Herik Ibsen，1828-1906）于1879年发表的剧作《玩偶之家》（A Doll’s House），又名《娜拉》。剧中女主角挪拉本以为自己过着幸福快乐的生活，但一次家庭变故，使她憬悟到自己原来只是丈夫和孩子的玩偶，最后乃愤然离家出走。此剧向被誉为呼唤女性的反抗意识，是近世女权运动的滥觞。五四时，此剧由胡适与罗家伦译成中文，一纸风行，成为追求个性解放、冲决网罗的象征。
资料来源：胡适：〈易卜生主义〉（1918.5写，1921.4改稿），收氏着：《胡适文存》（台北：远东图书公司，1953年），第一集卷四，页644、644-645、645-646。
[image: image8.jpg]



	「『五四』『个性解放』所向往的『自由』说到底是十九世纪浪漫主义文艺家所标榜的『人格自由』，而绝不是真正意义上的自由即『政治自由』。当代政治哲学一般把前者称为『积极自由』（positive liberty），而把后者称为『消极自由』（negative liberty），真正的『个人自由』首先强调的是『消极自由』而非『积极自由』，亦即如前所述，个人自由乃是最低原则，而非最高原则。正如自由不能被他物所替代，同样，自由也绝不妄想涵盖一切，取代一切，『自由就是自由』，不是别的。然而，『五四』浪漫主义心态却正如一切浪漫主义一样，不是把自由首先理解为一种纯粹个人的防卫原则，而是把自由膨胀成了涵盖一切并能解决一切问题的宇宙进取原则：『我们要求的是「彻底的来过」，……我们要求一个「完全的再生」』（徐志摩：《落叶》），如何个『彻底的来过』，如何个『完全的再生』呢——『我没有别的方法，我只有爱；没有别的天才，就是爱；没有别的能耐，只是爱；没有别的动力，只是爱』（徐志摩：《爱眉手札》），由此，『所谓新文学运动，处处要求扩张，要求解放，要求自由。情感就如同铁笼里猛虎一般，不但把礼教的桎梏重重的打破，把监视情感的理性也扑倒了』（梁实秋：《现代中国文学之浪漫的趋势》）。——这里特别需要指出，浪漫主义初看似乎最尊祟『自由』，最突出『个人人格』，但是正因为它所说的自由乃是一种涵盖一切的最高原则即『积极自由』，因此浪漫主义实际上常常并不是个人自由的密友，倒更多地容易成为专制暴政的同盟。具体说来，第一，一切浪漫主义之强调个人几乎都是强调个人的『自我实现』，而这实际就已蕴含着将个人分为『真我』（实现了的自我）与『假我』（尚未实现之自我）的区分，人生的目标就是要将『假我』提升为『真我』，以完善自己。如此，则如果有人来指导你认识自己的『真我』，教育你如何达到『真我』，无疑就是正当且应欢迎的了。同理，已实现自我的『真我』，自然高于未实现自我的『假我』，因此有权来帮助、教育、改造、训练后者成长为『真我』，自然也就是天经地义的了。然而，天下哪一种迫害不是以教育你帮助你改造你的美名施行的呢？第二，一切浪漫主义几乎无不相信，真人之修练必须与某种超个人的更高境界交融合一才能达成，例如上帝、自然、历史、道，总之，它总是要将个人与某种更高更大的目标契合才算完成了自我实现，如此则个人又成了达到某种目标的手段。而从上帝、自然历史这类超个人的东西转向同样超个人的阶级、团体等等自然是毫不费力的，『创造社』从『为艺术而艺术』一变而为『革命文学』，实在毫不惊讶——根本的目标毕竟是要求一个『彻底的来过』、『完全的再生』，那么，如若『只有爱』不解决问题，『为艺术而艺术』不解决问题，就应该重寻那能解决问题的手段，于是乎文人成了革命党。」


说明：上引文字在提及「积极自由」与「消极自由」的区分时，有下面一个注释：「关于积极自由与消极自由只能另文详谈。这里仅指出，像弗洛姆《逃避自由》谈的所向往的自由大体就是『积极自由』，中国儒、道、佛的『自由』观也全都是着眼于『积极自由』，而自由主义所说的『自由』则全力强调『消极自由』。」「消极自由」与「积极自由」的区分，是二十世纪思想家、历史学家柏林（Isaiah Berlin，1909-1997）提出的。扼要来说，「消极自由」是指人不受束缚、限制而有的自由，「积极自由」是指人能自我主宰而有自由。当然，民主政体不等于消极自由，但在民主政体下，消极自由的保障往往较大。至于积极自由，民主政体本亦应强调个人的自主及由之表现出的发言权利及政治参与，但柏林却警告，提倡积极自由很易导致反自由的吊诡（paradox of freedom）。此即积极自由涵蕴真我与假我的区分：真我是能实现自我主宰者，假我是未能实现自我主宰者；假如真我是应该实现的，则那些已实现的先知先觉者，便很有理由去强制、教育那些未知未觉的。如是，先知先觉者可以振振有辞地对未知未觉者说：「强制你的自由正是要使你得到真正的自由。」明乎此，我们才懂得为何当代自由主义者多只强调「消极自由」。其实自我主宰的观念，在中国传统思想中十分突出。因此，我们可以说，二十世纪初中国知识分子较倾向于以积极自由之义来把握「自由」的概念，传统文化的制约肯定是其中不可忽略的因素。
资料来源：甘阳：〈自由的理念：「五四」传统之阙失面——为「五四」七十周年而作〉，收林毓生等着：《五四：多元的反思》（香港：三联书店，1989年），页69-70。
建议讨论问题：
1. 依资料一，作为二十世纪在中国提倡自由、民主最具代表性的人物，胡适是如何理解「自由」这概念？
2. 就资料二所述，「人格自由」（积极自由）与「政治自由」（消极自由）有什么不同？作者以为五四浪漫主义所强调的是哪种自由？
3. 就资料二所述，作者认为五四人物对自由的理解导致什么后果？
4. 就你的认识，中国传统思想较倾向于哪种自由的观念？五四人物对自由的理解是否受到中国传统思想的影响？

[image: image9]
[image: image10.jpg]



	「〔……〕我这『社会的不朽论』的大旨是：
我这个『小我』不是独立存在的，是和无量数小我有直接或间接的交互关系的；是和社会的全体和世界的全体都有互为影响的关系的；是和社会世界的过去和未来都有因果关系的。种种从前的因，种种现在无数『小我』和无数他种势力所造成的因，都成了我这个『小我』的一部分。我这个『小我』，加上种种从前的因，又加上种种现在的因，传递下去，又要造成无数将来的『小我』。这种种过去的『小我』，和种种现在的『小我』，和种种将来无穷的『小我』，一代传一代，一点加一滴；一线相传，连绵不断；一水奔流，滔滔不绝：——这便是一个『大我』。『小我』是会消灭的，『大我』是永远不灭的。『小我』是有死的，『大我』是永远不死，永远不朽的。『小我』虽然会死，但是每一个『小我』的一切作为，一切功德罪恶，一切语言行事，无论大小，无论是非，无论善恶，一一都永远留存在那个『大我』之中。那个『大我』，便是古往今来一切『小我』的纪功碑，彰善祠，罪状判决书，孝子慈孙百世不能改的恶谥法。这个『大我』是永远不朽的，放一切『小我』的事业，人格，一举一动，一言一笑，一个念头，一场功劳，一桩罪过，也都永远不朽。这便是社会的不朽，『大我』的不朽。
〔……〕如今所说『社会的不朽』，其实只是把那『三不朽』的范围更推广了。……
〔……〕以我个人看来，这种『社会的不朽』观念很可以做我的宗教了。我的宗教的教旨是：
我这个现在的『小我』，对于那永远不朽的『大我』的无穷过去，须负重大的责任；对于那永远不朽的『大我』的无穷未来，也须负重大的责任。我须要时时想着，我应该如何努力利用现在的『小我』，方才可以不孤负了那『大我』的无穷过去，方才可以不遗害那『大我』的无穷未来？」


资料来源：胡适：〈不朽——我的宗教〉（1919.2），收氏着：《胡适文存》（台北：远东图书公司，1953年），第一集卷四，页698-699、701、702。
[image: image11.jpg]



	「先说什么叫做『个人主义』（Individualism）。一月二夜（就是我在天津讲演前一晚），杜威博士在天津青年会讲演『真的与假的个人主义』，他说：个人主义有两种：
（1）假的个人主义——就是为我主义（Egoism）。他的性质是自私自利：只顾自己的利益，不管群众的利益。
（2）真的个人主义——就是个性主义（Individuality）。他的特性有两种：一是独立思想，不肯把别人的耳朵当耳朵，不肯把别人的眼睛当眼睛，不肯把别人的脑力当自己的脑力；二是个人对于自己思想信仰的结果要负完全责任，不怕权威，不怕监禁杀身，只认得真理，不认得个人的利害。
杜威先生极力反对前一种假的个人主义，主张后一种真的个人主义。这是我们都赞成的。……但是我觉得『个人主义』还有第三派，是很受人崇敬的，是格外危险的。这一派是：
（3）独善的个人主义。他的共同性质是：不满意现社会，却又无可如何，只想跳出这个社会去寻一种超出现社会的理想生活。……
〔……〕现在我且简单说明我所主张的『非个人主义』的新生活是什么。这种生活是一种『社会的新生活』；是站在这个现社会里奋斗的生活；是霸占住这个社会的新生活。它的根本观念有三条：
（1）社会是种种势力造成的，改造社会须要改造社会的种种势力。这种改造一定是零碎的改造——一点一滴的改造，一尺一步的改造。……
（2）因为要做一点一滴的改造，故有志做改造事业的人必须要时时刻刻存研究的态度，做切实的调查，下精细的考虑，提出大胆的假设，寻求实验的证明。……
（3）这种生活是要奋斗的。那避世的独善主义是与人无忤，与世无争的，故不必奋斗。……我们的方针是：奋斗的结果，要使社会的旧势力不能不让我们；切不可先就偃旗息鼓退出现社会去，把这个社会双手让给旧势力。」


说明：个人主义（individualism）可以说是现代自由主义政治哲学的基石，其要义乃在强调个人优先于社会；社会只是个人通过契约（contract）而产生的，因此绝不应将社会拟人化，并将之凌驾于个人之上。值得注意的是，晚近西方思想界内部亦有反省以至批判个人主义的声音，社群主义（communitarian）即是典例。回到中国，个人主义明显与传统思想不侔，加上二十世纪初积弱的政治现实所需要的亦是集体的力量而非个人权利的张扬。有了这样的背景，我们才不致于对胡适提出「社会的不朽论」、「非个人主义的新生活」感到惊讶。
资料来源：胡适：〈非个人主义的新生活〉（1920.1），收氏着：《胡适文存》（台北：远东图书公司，1953年），第一集卷四，页743-744、751-752。
建议讨论问题：
1. 依资料三，什么是胡适所谓的「小我」与「大我」？「社会的不朽论」的内容为何？它如何规定个人与社会的关系？
2. 就你的认识，胡适的「社会的不朽论」有否中国传统思想的色彩在内？
3. 依资料四，胡适如何区分假的与真的个人主义？他有什么理由反对「独善的个人主义」？他主张的「非个人主义的新生活」有什么根本观念？
4. 综合资料三、四，就你的认识，你认为胡适如此理解个人与社会的关系，是否受到中国传统文化的影响？

[image: image12]
[image: image13.jpg]



	「（一）政治改革的目标。我们以为现在不谈政治则已，若谈政治，应该有一个切实的，明了的，人人都能了解的目标。……现在都应该平心降格的公认『好政府』一个目标，作为现在改革中国政治的最低限度的要求。我们应该同心协力的拿这共同目标来向国中的恶势力作战。
（二）『好政府』的至少涵义。我们所谓『好政府』，在消极的方面是要有正当的机关可以监督防止一切营利舞弊的不法官吏。在积极的方面是两点：
（1）充分运用政治的机关为社会全体谋充分的福利。
（2）充分容纳个人的自由，爱护个性的发展。
（三）政治改革的三个基本原则。我们对于今后政治的改革，有三个基本的要求：
第一，我们要求一个『宪政的政府』，因为这是使政治上轨道的第一步。
第二，我们要求一个『公开的政府』，包括财政的公开与公开考试式的用人等等；因为我们深信『公开』（Publicity）是打破一切黑幕的唯一武器。
第三，我们要求一种『有计划的政治』，因为我们深信中国的大病在于无计划的飘泊，因为我们深信计划是效率的源头，因为我们深信一个平庸的计划胜于无计划的瞎摸索。
（四）政治改革的唯一下手工夫。我们深信中国所以败坏到这步田地，虽有种种原因，但『好人自命清高』确是一个重要的原因。『好人笼着手，恶人背着走。』因此，我们深信，今日政治改革的第一步在于好人须要有奋斗的精神。凡是社会上的优秀分子，应该为自卫计，为社会国家计，出来和恶势力奋斗。……」


说明：1922年5月14日，以蔡元培为首，十六名著名知识分子联名发表的〈我们的政治主张〉。一般认为这是自由主义观点在现代中国的第一次宣言。必须指出，这宣言所提倡的理论确曾戏剧性地实践过。在同年9月，有份署名宣言的王宠惠、罗文干与汤尔和，受命组织内阁，并分别出任内阁总理、财政总长和教育总长，人称「好人内阁」。但好人内阁根本无行政实权，一切均得仰直系军阀吴佩孚的鼻息。后更因开罪另一直系军阀曹锟而遭诬陷，内阁全体辞职。这次好人内阁的实验历时二个月零六天。
资料来源：蔡元培、王宠惠、罗文干、汤尔和、陶知行、王伯秋、梁漱溟、李大钊、陶孟和、朱经农、张慰慈、高一涵、徐宝璜、王征、丁文江、胡适联署：〈我们的政治主张〉（1922.5，原载《努力周报》2期），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第二卷，页76-77。
[image: image14.jpg]



	「〔……〕但在中国既无形式理性的法治，又无稳定的政治系统，民间的自发性变革不能通过立法加以制度化，只能处于自生自灭的原始状态。处于如此窘迫困境之中的自由知识分子，便迫切感到中国缺乏一个能够导向『宪政的』、『公开的』、『有计划的』、『好政府』，于是只能将建立『好政府』的希望寄托在『好人政治』之上了。……
孔子曰：『己欲立而立人，己欲达而达人。』胡适之所以联名蔡元培等16个著名知识分子公开发表宣言，本身就是想为全国树立一个『好人』挺身而出的表率。……
令人遗憾的是，无论是『好人政治』的鼓吹者，还是其批评者，都未意识到它只不过是中国儒家政治思想中一种源远流长的道德理想主义——圣王精神。这一精神的基本观念乃是认定『人类社会最重要的问题是政治的领导，而政治领导的准绳是道德精神。因为道德精神是可以充分体现在个人人格里，把政治领导交在这样一个「完人」手里』，便是人类社会『治平』的关键。由于儒家对人性的幽暗意识缺乏深刻的体认，因而相信人可由成德而臻至善；而政治权力可以由这些成德的人领导和推动，而不需经由非人格化的法律制度加以规范。这一圣王精神成为中国政治文化的基本传统，尽管胡适这些现代知识分子经受过西方自由主义的思想洗礼，在未言明的意识层面上却难以摆脱这一情结的纠缠，他们的政治目标虽然是为了建立一个『宪政的』政府，却仍然以人格化的途径入手，寄希望于德才兼备的『好人』。……『好人政治』成为『圣王精神』在现代的翻版，自由主义的内心深处游荡着道德理想主义的传统幽魂，这不啻是二十世纪中国思想史上发人深省的现象。」


说明：当代自由主义的政治理论，多强调「低度政府」，认为政府的职权只应限于维持社会契约。盖赋予政府的权力越多越大，越容易造成滥权渎职。然这低度政府之说，一不合符中国传统思想，二不合符其时中国的现实需要。可见，传统文化确实制约着中国知识分子对西方民主理论的吸收。但值得注意的是，中国传统文化的制约有隐、显两面：隐的一面即知识分子在吸收民主及其相关概念时不自觉地受到传统思想的左右；而显的一面，即知识分子努力为民主在传统文化中寻根（参看学习重心一，探讨问题建议（3）分题「何谓整理国故？」，资料七至十）。
资料来源：许纪霖：〈中国自由主义的乌托邦——胡适与「好政府主义」论战〉，收许纪霖编：《二十世纪中国思想史论》（上海：东方出版中心，2000年），上卷，页312、313-314。
建议讨论问题：
1. 依资料五，宣言联署者认为什么是当时政治改革的目标？他们如何定义「好政府」？
2. 依资料五，宣言联署者认为怎样才能落实好政府呢？
3. 就资料六所述，作者如何论证「好人政治」其实是传统「圣王精神」的现代翻版？

[image: image15]
[image: image16.jpg]



	「〔……〕我们要明白宪政和议会政治都只是政治制度的一种方式，不是资产阶级所能专有，也不是专为资本主义而设的。在历史的过程上，议会政治确曾作过中产阶级向独裁君主作战的武器，但现今各国的普遍选举权实行后，也曾屡次有工党代表因议会政治而掌握政权。近百年来所有保障农工和制裁资产阶级的种种『社会立法』，也都从议会产生出来。一种政治制度就好比一辆汽车，全靠谁来驾驶，也全靠为什么目的来驾驶。我们不因为汽车是资本主义的产物而就不用汽车，也不该用『议会政治是资本主义的产物』一类的话来抹煞议会政治。
〔……〕我们不信『宪政能救中国』，但我们深信宪政是引中国政治上轨道的一个较好的方法。宪政论无甚玄秘，只是政治必须依据法律，和政府对人民应负责任，两个原则而已。议会政治只是人民选举代表来办政治的制度而已。今日之土皇帝固然难制裁，但党不能制裁土皇帝，政府不能制裁土皇帝，我们何妨试试人民代表的制裁能力呢？」


说明：1921年中国共产党成立，二○年代后期共产主义亦开始席卷中国思想界，其理论宣传自多针对自由主义而发。从上引文字看，当时即有攻击「议会政治是资本主义产物」的言论。胡适为文反驳，此中可见他对宪政的理解。
资料来源：胡适：〈宪政问题〉（1932.5，原载《独立评论》1号），收邓维桢选辑：《独立评论选集》（台北：长桥出版社，1980年），选集之一，页12。
[image: image17.jpg]



	「『权利』一个名词是近三十多年来渐渐通用的一个新名词。当这个名词初输入的时代，梁任公先生等屡作论文，指出中国人向来缺乏权利思想，指出中国人必须提倡这种权利思想。其实『权利』的本义只是一个人所应有，其正确的翻译应该是『义权』，后来才变成法律给予个人所应享有的『权利』。中国古代思想也未尝没有这种『义权』的观念。孟子说的最明白：『非其义也，非其道也，一介不以与人，一介不以取诸人。』这正是『权利』的意义。『一介不以与人』是尊重自己所应有；『一介不以取诸人』是尊重他人所应有。推而广之，孟子所谓『富贵不能淫，贫贱不能移，威武不能屈』也正是个人自尊其所应有，自行其所谓是。孔墨两家都还有这种气慨。但柔道之教训，以随顺不争『犯而不校』为处世之道，以『吃亏』为积德之基，风气既成，就无人肯自卫其所应有，亦无人肯与强有力者争持其所谓是。梁先生们所谓中国人无权利思想，只是这种不争不校的风气造成的习惯。在这种习惯支配之下，就有了法律规定的人权民权，人民也不会享用，不会爱护的。
然而普通人的知识和能力究竟有限，我们不能期望人人都懂得自己的权利是些什么，也不期望人人都能够监护自己的权利。中国人所以不爱护权利，不但是长久受了不争与吃亏的宗教与思想的影响，其中还有一个更重要的原因，就是中国的法制演进史上缺乏了一个法律辩护士的职业。我们的老祖宗只知道崇拜包龙图式的清官，却不曾提倡一个律师职业出来做人民权利的保护者。除了王安石一流远见的政治家之外，多数儒生都不肯承认法律是应该列为学校科目的。士大夫不学法律，所以法律刑名的专家学识都落在一种受社会轻视的阶级的手里，至高的不过为刑名师爷，下流的便成了讼棍状师。刑名师爷是帮助官府断案的；人民的辩护还得倚赖自己，状师讼棍都不能出面辩护，至多不过替人民写状子，在黑影子里『把案』而已。我们看『四进士』戏里讼师宋士杰替他的干女儿打官司，状子是按院大人代写的，是宋士杰出庭代诉的，还几乎完全败诉了，我们看戏的用意，可以想见我们的老祖宗到了近代也未尝不感觉到法律辩护士的需要。但『四进士』的编著者是个无名的天才，他的见解完全不能代表中国的一般社会。……
西洋人的权利思想的发达同他们的宗教信条正相反。基督教的教主也是教人不抵抗强权的：『有人打你的左脸，你把右脸也给他打。』然而基督教的信条终究不能埋没罗马人提倡法律的精神。罗马不但遗留下罗马法典，更重要的是他遗留下的法学辩护制度。士大夫肯终身研究法律，肯出力替人民打官司，肯承认法律辩护是最高尚的职业，而替人伸寃昭枉是光荣的功绩，——有了这种风气和制度，然后人民有权利可说。……
我是赞成这个民权保障运动的。我承认这是我们中国人从实际生活里感觉到保障权利的需要的起点。从这个幼稚的起点，也许可以渐渐训练我们养成一点爱护自己权利并且尊重别人权利的习惯，渐渐训练我们自己做成一个爱护自己所应有又敢抗争自己所谓是的民族。要做到这种目的，中国的民权保障运动必须建筑在法律的基础之上，一面要监督政府尊重法律，一面要训练我们自己运用法律来保障我们自己和别人的法定权利。」


资料来源：胡适：〈民权的保障〉（1933.2，原载《独立评论》38号），收邓维桢选辑：《独立评论选集》（台北：长桥出版社，1980年），选集之三，页243-245、246。
[image: image18.jpg]



	「还有一些怀疑的人以为宪政必须是许多政党竞争的政治，所以有人忧虑『到重演民初党派合纵连横的怪剧』，也有人忧虑到『造许多饭碗给自命不凡的忧国之士去享用』。
依我这个门外汉的观察，这种顾虑是不关重要的。民国初年的政党怪戏都由于当时人迷信民主政治必须是政党政治，所以大有画老虎画成了狗的怪现象。二十多年的世界政治趋势，使人们对于政党政治的迷信减低了不少；在这个本来厌恶政党政治的国家，对政党的信用更减低了。我们可以预料在将来的中国宪政之下，政党的竞争必定不会很热闹的。试看这四年的国难之下，国家意识增高，党派的意议就越降低，这不单是中国一国的现象，世界各国（包括德意志）的『全国政府』的倾向也是有同样的意义。有远识的政治家应该抓住这种大趋势，公开的建立『国家高于一切』的意识，造成全国家的，超党派的政治。
况且孙中山先生的『五权宪法』，如果真能逐渐实行，也可以防止政党政治的流弊。依我个人的看法，五权宪法的精神是『无党政治』的精神。五权之中，司法当然应该是无党的。考试权也应该是无党的；（在文明的国家早已如此，法官与军人都是无党的）考试的意思是为事择人，只求得人，不应问人的政治派别。（在这一点上，英国的文官考试制度最可取法。）监察权也当然是无党的：监察制度起于『铁面无私』的监察御史，内不避亲，外不避仇，何况党派？剩下的只是行政和立法两权了。立法一权，在外国属于议会，而在中山先生的政治思想里，议会的质问弹劾权已划到监察权去了，分赃式的任官承认权也被考试制度替代了，所以立法权只成了一种制定法律和修改法律的专门技术事业，这当然也可以无党了。所剩的只有行政一部，然而一切事务官如果全用考试制度，那么，行政权的绝大部分也可以不受党派政争的支配了。
所以，如果将来的宪政能够逐渐实行『五权宪法』的精神，中国的宪政大可不必重演政党纷争和分赃的老路。从一党的政治走上无党的政治，使政治制度在中国建立一个足为世界取法的特殊风范，这似乎是孙中山先生的本意，也不是完全不可能的吧？」


说明：从现代的政治学说看，政党政治是民主政治的重要组件。多党的功能在于治权轮替、在于在野党可以监察执政党，而成就权力制衡（check and balance）的精神。上引文字中，胡适说「在这个本来厌恶政党政治的国家」的话，正充分透露出在传统文化的制约下，政党政治被理解为历史上的朋党之争。同样，在传统文化的制约下，权力制衡的重任遂落在一监察院上；「监察制度起于『铁面无私』的监察御史，内不避亲，外不避仇，何况党派？」。
资料来源：胡适：〈从一党到无党的政治〉（1935.10，原载《独立评论》171号），收邓维桢选辑：《独立评论选集》（台北：长桥出版社，1980年），选集之八，页18-19。
建议讨论问题：
1. 从资料七看，胡适怎样反驳「议会政治是资本主义的产物」？他认为「宪政能救中国」吗？他如何理解宪政？
2. 依资料八，胡适如何理解「权利」的观念？他认为中国传统文化是否有这样的「权利」观念？
3. 依资料八，胡适认为中国传统文化缺乏「权利」意识的原因何在？他建议如何推动民权保障运动？
4. 依资料九，胡适怎样理解「政党政治」？他为什么认为孙中山先生哪行政、立法、司法、监察、教育五权分立的宪法，最终会走上无党的政治，并建立国家高于一切的政治意识？就你的认识，你以为胡适如此理解政党政治恰当吗？
5. *从以上九条资料，我们可以看到胡适对「自由」、「个人与社会」、「政府」、「宪政」、「人权」与「政党政治」等的看法。若合而观之，胡适的民主观有何特色？当中有哪些是受到中国传统文化的制约？最后，你认为胡适的民主观有没有不一致、矛盾的地方？
*程度较高的问题

[image: image19]

[image: image20]
[image: image21.jpg]



	「你说革命罢，我们的革命总是愈革愈不革。假若我们说，我们有个真实为人民谋利益，为国家求富强的革命党，它能济事么？在现今割据的环境之下，它能以全盘精力来改造社会么？它断然也是不能的。它的精力也会费在对付政敌上。它必须打仗，必须练军，必须筹饷。在它的统治之下，无论它怎样想为人民谋利益，人民的负担也是不能减轻的。且在这环境里，它也不能择手段。附和者只好联络或收容。久而久之，所谓革命军大半就不是革命军了，所谓革命党也不革命，只争地盘，抢官作了。等到事情过去以后，人民只付出了代价，绝没有得着收获。
〔……〕西洋英法俄诸革命先进国，原先都与中国一样，有内乱而无革命。如同英国，在十五世纪，所谓玫瑰战争，也是打来打去，绝无成绩的。在十五世纪末年，亨利七世统一了英国而起始所谓顿头朝代（Tudor Dynasty）百年的专制。在这百年之内，英人得休息生养，精神上及物质上成了一个民族国家（National State）。等到十七世纪，政治的冲突于是得形成实在的革命。史学家共认没有十六世纪顿头的专制就不能有十七世纪的革命。……
中国现在的政局正像英国未经顿头专制，法国未经布彭专制，俄国未经罗马罗夫专制以前的形势一样。我们现在也只能有内乱，不能有真正的革命。我们虽经过千年的专制，不幸我们的专制君主，因为环境的特别，没有尽他们的历史职责。满清给民国的遗产是极坏的，不够作革命的资本的。……
总之，各国的政治史都分为两个阶段，第一是建国，第二步才是用国来谋幸福。我们第一步工作还没有作，谈不到第二步。西人有个格言，说更好的往往是好的之敌人。中国现在的所谓革命就是建国的一个大障碍。现在在中国作国民，应该把内战用客观的态度，当作一种历史的过程看，如同医生研究生理一样。统一的势力是我们国体的生长力，我们应该培养；破坏统一的势力是我们国体的病菌，我们应该剪除。我们现在的问题是国家存在与不存在的问题，不是那种国家的问题。」


资料来源：蒋廷黻：〈革命与专制〉（1933.12，原载《独立评论》80号），收邓维桢选辑：《独立评论选集》（台北：长桥出版社，1980年），选集之五，页174、176-178。
[image: image22.jpg]



	「可是他给了这篇文章一个很引人注意的标题，叫做『革命与专制』。他列举了英法俄三个国家的历史：英国若不经过十六世纪的顿头朝（Tudor钱端升先生译为推铎尔朝）的专制，就不能有十七世纪的革命；法国若不经过二百年彭朝（Bourbon）的专制，也就不会有十八世纪的大革命；俄国若不经过罗马罗夫朝三百年的专制，列宁和杜洛斯基也就未见得能造成他们的革命伟业。我们读了他的历史引证，又回想到他的标题，不能不推想到三个问题：（1）专制是否建国的必要阶段？（2）中国经过了几千年的专制，为什么还没有做到建国的历史使命，还没有造成一个民族国家？我们还可以进一步追问：中国的旧式专制既然没有做到建国的职责，我们今后建国是否还得经过一度的新式专制？
……
大概也只是要说统一的政权是建国的必要条件，不过他用了『专制』一个名词来包括政权的统一，就不免容易使人联想到那无限的独裁政治上去。其实政权统一不一定就是独裁政治。英国的亨利第八时代正是国会的势力抬头的时代：国会议员从此有不受逮捕的保障，而国王建立新国教也须借国会的力量。所以我们与其说专制是建国的必要阶段，不如说政权统一是建国的条件，而政权统一固不必全学罗马罗夫朝的独裁政治。
……
以上所说，只讨论了蒋先生的论文引起的两点。我的意思只是要指出：第一，建国固然要统一政权，但统一政权不一定要靠独裁专制。第二，我们今日要谈的『建国』，不单是要建设一个民族的国家。中国自从两汉以来，已可以算是一个民族的国家了。我们所谓『建国』，只是要使这个中国民族国家在现代世界里站得脚住。
还有第三个问题：中国的旧式专制既然没有做到建国的大业，我们今日的建国事业是否还得经过一度的新式专制？这个问题，今天谈不了，且留在将来再谈。」


资料来源：胡适：〈建国与专制〉（1933.12，原载《独立评论》81号），收邓维桢选辑：《独立评论选集》（台北：长桥出版社，1980年），选集之五，页180、181-182、184。
[image: image23.jpg]



	「〔……〕我们现在要讨论一个比较更迫切的问题：中国的旧式专制既然没有做到建国的大业，我们今日的建国事业是不是还得经过一度的新式专制？
……
现时有些人心目中所悬想的新式专制，大概不过是当年梁任公先生所悬想的那种以国家人民的利益为标准的开明专制而已。当时梁先生又引日本法学者笕克彦的话，说『开明专制，以发达人民为目的者也』，这和现在一部分人所号召的『训政』更相近了。所以当时民报社中，有署名『思黄』的，也主张革命之后须先行开明专制。当时孙中山先生还不曾提出『军政，训政，宪政』三时期的主张，那时他的三期论的第二期还叫做『约法』时期，是立宪期的准备。『思黄』所说，似是指那『约法』时期的开明专制。
〔……〕二十多年以来，种族革命是过去了，政治革命也闹了二十二年，国民党的训政也训了五六年了。当年反对革命而主张开明专制的人，早已放弃他的主张了。现在梦想一种新式专制的人，多数是在早一个时期曾经赞成革命，或者竟是实行革命的人。这个政治思想的分野的骤变，也是时代变迁的一种结果。在二十多年前，民主立宪是最令人歆羡的政治制度。十几年来，人心大变了：议会政治成了资本主义的副产，专政与独裁忽然大时髦了。……现在人所谓专制，至少有三个方式：一是领袖的独裁，二是一党的专政，三是一阶级的专政。……
我个人是反对这种种专制的。我所以反对的理由，约有这几项：
第一，我不信中国今日有能专制的人，或能专制的党，或能专制的阶级。……
第二，我不信中国今日有什么有大魔力的活问题可以号召全国人的情绪与理智，使全国能站在某个领袖或某党某阶级的领导之下，造成一个新式专制的局面。……
第三，我有一个很狂妄的僻见：我观察近几十年的世界政治，感觉到民主宪政只是一种幼稚的政治制度，最适宜于训练一个缺乏政治经验的民族。向来崇拜议会式的民主政治的人，说那是人类政治天才的最高发明；向来攻击议会政治的人，又说他是私有资本制度的附属品。这都是不合历史事实的评判。……民主政治的好处在于不甚需要出类拔萃的人才；在于可以逐渐推广政权，有伸缩的余地；在于『集思广益』，使许多阿斗把他们的平凡常识凑合起来也可以勉强对付；在于给多数平庸的人有个参加政治的机会，可以训练他们爱护自己的权利。总而言之，民主政治是常识的政治，而开明专制是特别英杰的政治。特别英杰不可必得，而常识比较容易训练。在我们这样缺乏人才的国家，最好的政治训练是一种可以逐渐推广政权的民主宪政。中国的阿斗固然应该受训练，中国的诸葛亮也应该多受一点训练。而我们看看世界的政治制度，只有民主宪政是幼稚的政治学校，最适宜于收容我们这种幼稚阿斗。」


说明：胡适反对各种新式专制论的三个理由，其中两个都是诉诸于可行性，即以为当时中国根本没有一个有魅力能号召全国的专制的人或党或阶级。这衡之于后来中国共产党的崛起、壮大以至建立政权的历史发展，胡适似未能准确审度时势。
资料来源：胡适：〈再论建国与专制〉（1933.12，原载《独立评论》82号），收邓维桢选辑：《独立评论选集》（台北：长桥出版社，1980年），选集之五，页191、192、193-196。
[image: image24.jpg]



	「那末，我们要继续问，什么样的环境，什么样的政治社会经济状况始能促成统一，避免割据？第一，我们必须有一个中央政府。……我只求中央能维治全国的大治安，换句话说，能取缔内战及内乱；此外，中央在其职权以内所发的号令各省必须遵从，换句话说，全国必须承认它是中央。有了个这样的政府，我以为我们的环境就自然而然的会现代化。
……
以上我所讲的都不成大问题。国人的意见也没有什么大冲突。引起辩论的是过渡方法的问题。适之先生相信我们不须经过新式的专制，他相信我们现在就能行，就应行维多利亚时代的自由主义和代表制度。从理想说来，我以为这种制度比任何专制都好；从事实上看起来，我以为这种制度绝不能行。人民不要选举代表；代表也不代表什么人。代表在议会说的话不过是话而已。中国近二十年的内争是任何议会所能制止的吗？假若我们能够产生国会，而这国会又通过议案，要某军人解除兵柄，你想这个议案能发生效力吗？只要政权在军人手里，如现在这样；又只要民众乐为军人所使用，又如现在这样，你的国会有一连兵就可解散了。何况中国新知识阶级对于这种古典的代表制度绝无信仰呢？
……
我以为惟一的过渡方法是个人专制。我的理由可以简单的说明出来。
第一，中国的现状是数十人的专制。市是专制的，省也是专制的。人民在国内行动不过从一个专制区域行到另一个专制区域。至于权利的保障，处处都是没有的。我所提倡的是拿一个大专制来取消这一些小专制。大专制势必取消各地小专制，不然，大专制就不能存在。从人民立场看起来，他们的真正敌人也是各地的小专制。……
第二，我们以为个人的专制来统一中国的可能性比任何其他方式可能性较高。破坏统一的就是二等军阀，不是人民，统一的问题就成为取消二等军阀的问题。他们既以握兵柄而割据地方，那末，唯独更大的武力能打倒他们。……
第三，不少读者对于我的『革命与专制』一文要问：二千年来的专制不济于事，再加上一短期的专制就能济事吗？二千年来，中国有朝代的变更，无政制及国情的变更，因为环境始终是一样的。现在外人除加在我们身上极大的压力以外，又供给了我们科学与机械。这两个东西不是任何专制政府所愿拒绝的，所能拒绝的。就是政府完全无为，只要它能维持治安，这两个东西就要改造中国，给它一个新生命。」


资料来源：蒋廷黻：〈论专制并答胡适之先生〉（1933.12，原载《独立评论》83号），收邓维桢选辑：《独立评论选集》（台北：长桥出版社，1980年），选集之五，页200、201、202-203。
[image: image25.jpg]



	「蒋先生说得十分对，中国的现状是数十人的专制，人民毫无保障。可是小专制是罪恶，人民无保障，所谓的大专制也不过是小专制的一员发展的，在此大专制下就可以得福利吗？老虎豺狼狮子同是吃羊的。待狮子把老虎豺狼平服后，羊就得安全了吗？我们所要求的如是而已？而这样的局面，能够维持下去吗？所谓的大专制、小专制，实不过五十步笑百步的玩意。」


资料来源：寿生：〈试谈专制问题〉（1934.1，原载《独立评论》86号），收邓维桢选辑：《独立评论选集》（台北：长桥出版社，1980年），选集之五，页231。
[image: image26.jpg]



	「〔……〕我们当前的急务，不在采行专制政府，或施用强制武力，以达到苟且统一勉强偷安的目的；而在勠力培植民族本身的粘贴性，用以促进国家内部的团结力，然后企图逐渐增厚政府的力量与威权，以适应物质建设潮流中的需要；另一方面，仍须厉行民主制，以避免强力政府与民族精神必然的冲突。换句话说，今日的中国实处在一种进退维谷的困难环境中：不增加政府的权力不足以完成近代国家的使命，但若增加的太骤太重又足以掀起人民心理的反响而遭遇失败。要于离心的潮流下求得向心的总结合，两全其美的办法只有采行民主制；……然而这种伟大的工作——一面培植团结性与粘贴性，一面厉行民治的工作——却有一个伟大的先决条件：就是普及良美的教育，藉以达到杜威所谓『改造东方人的心灵』的目的。这种心理建设非数十百年不为功的，然而我们切不可见其功效缓滞而加以忽视。」


资料来源：胡道维：〈论专制与独裁〉（1934.3，原载《独立评论》90号），收邓维桢选辑：《独立评论选集》（台北：长桥出版社，1980年），选集之五，页253-254。
[image: image27.jpg]



	「我个人的意见是，这样的争论，在理论上固弄不清，在事实上也没有实益。何以又说事实上没有实益呢？事实上，现在已经是国民党独裁的政治，政府也许能够召集一个征询民意的会议，如前年所曾提出的国民代表会；也许不来召集。至于政府现实大权是在一人，还是多人，也只有事实来决定。即令大权不在个人，也与议会政治相差很远的。即令按照建国大纲召开国民大会，那个誓行三民主义的县民代表会议，也与多党议会不同。
这并不是说民主政治便无意义。要素来不能或不许关心国事的人民，大家来关心国事，必须有民主政治的训练，是不待说。不过，议会制度在理论上是不是适宜而有效，在事实上能不能便即实现，都成问题罢了。」


资料来源：陶希圣：〈民主与独裁的争论〉（1935.1，原载《独立评论》136号），收邓维桢选辑：《独立评论选集》（台北：长桥出版社，1980年），选集之六，页2-3。
[image: image28.jpg]



	「胡适之先生说，『民主宪政只是一种幼稚的政治制度，最适宜于训练一个缺乏政治经验的民族。』这句话是不可通的。理论的根据我们暂不讨论；事实上看起来，民主宪政有相当成绩的国家，都是政治经验最丰富的民族。反过来说，政治经验比较缺乏的民族，如俄，如意，如德，都放弃了民主政治，采用了独裁制度。足见民主宪政不是如胡适之先生所说的那样幼稚。『民主政治只要有选举资格的选人能好好的使用他们的公权』。不错的，但是这就是世界上最困难的一件事。所有行民主宪政的先进的国家，都还没有做到这个地步。
胡先生说，『民主政治的好处在于不甚需要出类拔萃人才……在于集思广益，使许多阿斗把他们的平凡常识凑起来也可以勉强应付』。他似乎相信，『两个臭皮匠，凑起来是个诸葛亮』。他太乐观了。事实上两个臭皮匠，凑起来依然是两个臭皮匠！胡适之先生似乎以为专门技术人才是行独裁政治纔需要的。事实上在任何政治制度之下，民主也好，独裁也好，如果国家是现代式的，胡先生所举的一百五十万个专家一个也少不了的。……
……
所以我的结论是在今日的中国，独裁政治与民主政治都是不可能的，但是民主政治不可能的程度比独裁政治更大。凡胡适之先生所举的独裁政治的困难和需要，都是实行民主政治所不可免的困难和需要，而且程度加大。实行民主政治，一定要有普遍的教育，完备的交通，健全的政党，宽裕的经济。实行独裁政治所需要的条件或者不至于如此的苛刻。
……
『试行新式的独裁』！我们应该注意『新式』二字。因为新式的独裁与旧式的专制是根本不能相容的。胡先生说，『打倒专制』的口号可以使统一不能成功，这是真的。但是大家要打倒的是改头换面的旧式的专制，并不是新式的独裁。独裁如何纔可以算是『新式』，我以为有以下的几个条件：
1、 独裁的首领要完全以国家的利害为利害。
2、 独裁的首领要澈底了解现代化国家的性质。
3、 独裁的首领要能够利用全国的专门人材。
4、 独裁的首领要利用目前的国难问题来号召全国有参与政治资格的人的情绪与理智，使他们站在一个旗帜之下。
我已经说过，目前的中国这种独裁还是不可能的。但是我们大家应该努力使它于最短期内变为可能。放弃民主政治的主张就是这种努力的第一个步骤。」


资料来源：丁文江：〈民主政治与独裁政治〉（1934.12，原载《独立评论》133号），收邓维桢选辑：《独立评论选集》（台北：长桥出版社，1980年），选集之五，页278-279、279-280、280-281。
[image: image29.jpg]



	「现代的独裁政治可就大不同了。独裁政治的要点在于长期专政，在于不让那绝大多数阿斗来画诺投票。然而在二十世纪里，那是不容易办到的，因为阿斗会鼓噪造反的。所以现代的专制魔王想出一个好法子来，叫一小部分的阿斗来挂一个专政的招牌，他们却在那招牌之下来独裁。俄国的二百万共产党，意大利的四百万法西斯党，即是那长期专政的工具。这样的政治与民主政治大不同之点在于过度利用那班专政阿斗的『权力欲』，在于用种种『骗人的利器』哄得那班平日『看体育新闻，读侦探小说』的阿斗人人自以为是专政的主人：不但『逢时逢节』去做画诺投票的事，并且天天以『干部』自居，天天血脉奋张的拥护独裁，压迫异己，诛夷反动。
换句话说：民治国家的阿斗不用天天干政，然而逢时逢节他们干政的时候，可以画『诺』，也可以画『No』。独裁政治之下的阿斗，天天自以为专政，然而他们只能画『诺』而不能画『No』。所以民主国家的阿斗易学，而独裁国家的阿斗难为。民主国家有失政时，还有挽救的法子，法子也很简单，只消把『诺』字改做『No』字就行了。独裁国家的阿斗无权可以说一个『No』字，所以丁在君先生也只能焚香告天，盼望那独裁的首领要全知全德，『要完全以国家的利害为利害，要澈底了解现代化国家的性质，要能够利用全国的专门人才。』万一不如此，就糟糕了。
……
独裁政治之难学，不光是『独裁的首领』难得，也不单是专门人才难得，还有那二百万或四百万的『专政阿斗』最不易得。凡独裁政制之下，往往有许多残暴不合理的行为，并非是因为那独裁首领要如此做，只是因为（如丁在君先生说的）『多数人对于政治根本没有兴趣』，你要他们丢了棒球新闻来做你的棒喝团，抛了侦探小说来做你的冲锋队，你就不能太摆上等人的臭架子，东也有所不为，西也有所不为。你只好充分利用他们的劣根性，给他们糖吃，给他们血喝，才能领他们死心塌地的替你喊万岁，替你刬除反动，替你拥让独裁。独裁政治的成绩的大小，和独裁政制之下民众与国家受的福利或祸害，往往系于这二百万或四百万的『专政阿斗』的程度与经验。这是一个国家的生死关头。学者立言，为国家谋福，为生民立命，在这种紧要关头，是可以一言兴邦，一言丧邦的。岂可以用『实行独裁政治所需要的条件或者不至于如此的苛刻』一类的模棱论调轻轻放过呢？」


资料来源：胡适：〈答丁在君先生论民主与独裁〉（1934.12，原载《独立评论》133号），收邓维桢选辑：《独立评论选集》（台北：长桥出版社，1980年），选集之五，页284-285、285-286。
建议讨论问题：
1. 依资料一，历史学者蒋廷黻为什么反对革命？他的文章题为〈革命与专制〉，你认为蒋氏是主张专制吗？
2. 依资料二，胡适如何理解蒋文的本意？他如何论证顺蒋文的本意仍不必导致肯定专制的结论？
3. 就资料三所述，胡适认为三○年代兴起的新式专制论有哪三种形式？他以什么理由反对各种新式专制论？
4. 依资料三，胡适如何论证民主是幼稚的政治制度故较专制更适合于当时中国的现实需要？
5. 依资料四，蒋廷黻认为他与胡适所争论的到底是个什么问题？蒋氏以何理由支持个人专制？
6. 资料五、六及七是其他学者对胡、蒋论战的反应，其中有哪些支持胡适的观点？有哪些反对他的观点？
7. 胡、蒋论战，后来地质学家丁文江加入（注意：丁氏亦是1922年〈我们的政治主张〉的联署人之一）。依资料八，丁氏怎样反驳胡适的民主幼稚论？他提出的「新式独裁」需要具备什么条件？就你的认识，丁氏新式独裁的首领是否带有传统儒家「圣王」的影子？
8. 依资料九，胡适以为「专政阿斗」与「民主阿斗」有何分别？他如何剖析、批判独裁政治的本质，并再申明专制不比民主易行？
9. 综合以上各条资料，你认为何以三○年代「专政与独裁忽然大时髦了」？此中中国传统文化的制约及历史环境等因素起了何种作用？

[image: image30]
[image: image31.jpg]



	「有些人听了我这句话，也许要笑我说错了。他们说最近三十年，民主政治已不时髦了，时髦的政治制度是一个代表劳农阶级的少数党专制，铲除一切反对党，用强力来统治大多数的人民。个人的自由是资本主义的遗产，是用不着的。阶级应该有自由，个人应该牺牲自由，以谋阶级的自由。这一派的理论在眼前的世界里，代表一个很有力量的大集团。而胡适之偏要说民主政治是文化的一个共同的理想目标，这不是大错了吗？
我不承认这种批评是对的。
我是学历史的人，从历史上来看世界文化上的趋向，那是民主自由的趋向，是三四百年来的一个最大目标，一个明白的方向。最近三十年的反自由，反民主的集体专制的潮流，在我个人看来，不过是一个小小的波折，一个小小的逆流。我们可以不必因为中间起了这一个三十年的逆流，抹煞那三百年的民主大潮流，大方向。」


资料来源：胡适：〈眼前世界文化的趋向〉（1947.8），收胡适等着：《胡适与中西文化》（台北：现代文化拓展社，1967年），页178。
[image: image32.jpg]



	「我并不否认我『偏袒』那个自由民主的潮流，这是我的基本立场，我从来不讳饰，更不否认，这个基本立场，也许值得申说一遍。
第一，我深信思想信仰的自由与言论出版的自由是社会改革文化进步的基本条件。……
第二，我深信这几百年中逐渐发展的民主政治制度是最有包含性，可以推行到社会的一切阶层，最可以代表全民利益的。民主政治的意义，千言万语，只是政府统治须得人民的同意。……
第三，我深信这几百年（特别是这一百年）演变出来的民主政治，虽然还不能说是完美无缺陷，确曾养成一种爱自由，容忍异己的文明社会。法国哲人伏尔泰说的最好：『你说的话，我一个字也不赞成，但是我要拚命力争你有说这话的权利。』这是多么有人味的容忍态度！自己要争自由，同时还得承认别人也应该享受同等的自由，这便是容忍。自己不信神，要争取自己不信神的自由，但同时也得承认别人真心信神，当然有他信神的自由。」


资料来源：胡适：〈我们必须选择我们的方向〉（1947.8），收胡适等着：《胡适与中西文化》（台北：现代文化拓展社，1967年），页182-183。
[image: image33.jpg]



	「遍读胡适一生的政治言论，我深感只有上引这一段文字（按：即资料十）最能代表他的民主精神与信念。在1947年向中国青年知识分子宣扬西方的民主政治，把它说成文化的大潮流，同时又把苏联式的社会主义『革命运动』看作是『一个小小的逆流』，那是最犯众怒的事。事实上，据我亲身的体验，那时中共和它的同路人早已在青年知识分子间把胡适丑化得不象样子。他们重新塑造胡适的政治形象已完全成功了；他是『美帝的文化买办』、『蒋介石的御用文人』。丑化胡适的运动早始于1920年代的末期，但大功告成则在抗战后他出任北京大学校长的时代。『众口烁金，积毁销骨』，至少在短时期内是十分有效的。
在这一空气之下，胡适的广播讲词当然立刻激起了强烈的批评与抗议。许多听众都写信攻击『民主是世界文化的大潮流』这一论点。即使是同情他的立场的人也不免怀疑正流逆流的划分。因此胡适在同月又写了〈我们必须选择我们的方向〉一文，作为答复。在这篇文章中，他坦承他的基本立场是『偏袒』自由民主的潮流的。他申述了三个『偏袒』的理由：……
我特别重视胡适在1947年的两次发言并不是因为其中有什么创造性的民主理论，而是因为自由、民主的思想在1947年的中国是处于最低潮的阶段。不但追求『进步』的青年知识分子已转而响往『新民主』或『无产阶级的民主』，以民主同盟为代表的中年知识分子也都变成中国共产党的同路人了。胡适在这个低潮时期竟能如此热情洋溢地歌颂民主和自由，这可以看他的信念是多么的坚定。……」


资料来源：余英时：〈胡适与中国的民主运动〉，收氏着：《重寻胡适历程——胡适生平与思想再认识》（台北：联经、中央研究院，2004年），页256-258。
[image: image34.jpg]



	「〔……〕中国根本没有提供自由主义者以政治活动舞台的机会。胡适等人一九二○年代盼望的好人政府仍然只能从属和依附于封建军阀，毫无作为。从一九二○年代起，自由派们的研究、讨论也只能是书斋中不起实际作用的空议论。……
这就是现代中国的历史讽刺戏。封建主义加上危亡局势不可能给自由主义以平和渐进的稳步发展，解决社会问题，需要『根本解决』的革命战争。革命战争却又挤压了启蒙运动和自由理想，而使封建主义乘机复活，这使许多根本问题并未解决，却笼盖在『根本解决』了的帷幕下被视而不见。」


资料来源：李泽厚：〈启蒙与救亡的双重变奏〉，收许纪霖编：《二十世统中国思想史论》（上海：东方出版社，2000年），上卷，页99-100；另收氏着：《中国现代思想史论》（台北：三民书局，2002年），页38-39。
建议讨论问题：
1. 资料十，节录自胡适1947年的一篇广播讲词。此中，胡适贯彻始终地宣扬自由民主，他怎样评价在当时已广泛流行的无产阶级革命专政的思想？
2. 资料十一，节录自胡适稍后对批评他的广播讲词的回应。此中，他申述了哪三个「偏袒」自由民主的理由？
3. 待学员讨论完上述问题后，再让他们看资料十二。依资料十二，余英时认为自由民主的思想在四○年代处于何种阶段？
4. 就资料十三所述，作者认为有何原因使自由民主思潮未能在中国落地生根？

[image: image35]

[image: image36]
[image: image37.jpg]



	「科学者何？吾人对于事物之概念，综合客观之现象，诉之主观之理性而不矛盾之谓也。想象者何？既超脱客观之现象，复抛弃主观之理性，凭空构造，有假定而无实证，不可以人间已有之智灵，明其理由，道其法则者也。在昔蒙昧之世，当今浅化之民，有想象而无科学。宗教美文，皆想象时代之产物。近代欧洲之所以优越他族者，科学之兴，其功不在人权说下，若舟车之有两轮焉。」


资料来源：陈独秀：〈敬告青年〉（1915.9，原载《青年杂志》1卷1号），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第一卷，页6。
[image: image38.jpg]



	「〔……〕十九世纪乃是科学史上最光荣的时代，不但科学的范围更扩大了，器械更完备了，方法更精密了；最重要的是科学的基本观念都经过了一番自觉的评判，受了一番根本的大变迁。这些科学基本观念之中，有两个重要的变迁，……第一，是科学家对于科学律例的态度的变迁。从前崇拜科学的人，大概有一种迷信，以为科学的律例都是一定不变的天经地义。他们以为天地万物都有永久不变的『天理』，这些天理发见之后，便成了科学的律则。但是这种『天经地义』的态度，近几十年来渐渐的更变了。科学家渐渐的觉得这种天经地义的迷信态度很可以阻碍科学的进步；况且他们研究科学的历史，知道科学上许多发明都是运用『假设』的效果；因此他们渐渐的觉悟，知道现在所有的科学律例不过是一些最适用的假设，不过是现在公认为解释自然现象最方便的假设。……
〔……〕这种态度的变迁涵有三种意义：（一）科学律例是人造的。（二）是假定的，——是全靠它解释事实能不能满意，方才可定他是不是适用的。（三）并不是永永不变的天理，——天地间也许有这种永永不变的天理，但我们不能说我们所拟的律例就是天理：我们所假设的律例不过是记载我们所知道的一切自然变化的『速设法』。……
此外，十九世纪还有第二种大变迁，……这就是达尔文的进化论。达尔文的最重要的书名为『物种的由来』。从古以来，讲进化的人本不少，但总不曾明白主张『物种』是变迁进化的结果。哲学家大概把一切『物种』（Species）认作最初同时发生的，发生以来，永永不变，古今如一。……到了达尔文方才敢大胆宣言物的种类也不是一成不变的，都有一个『由来』，都经过了许多变化，方才到今日的种类；到了今日，仍旧可使种类变迁，如种树的可以接树，养鸡的可以接鸡，都可得到特别的种类。不但种类变化，真理也变化。种类的变化是适应环境的结果，真理不过是对付环境的一种工具；环境变了，真理也随时改变。……
〔……〕进化观念在哲学上应用的结果，便发生了一称『历史的态度』（The genetic method）。怎样叫做『历史的态度』呢？这就是要研究事务如何发生，怎样来的，怎样都现在的样子：这就是『历史的态度』。」


说明：胡适指出十九世纪以降科学经历两大变迁，确有所见。第一个变迁，是科学对自身界限的反省；这使得科学重视研究方法多于理论内容。科学理论只是解释现象的假设，它随时有被推翻的可能。二十世纪著名的哲学家波普尔（Karl Popper，1902-1994）便提出有「可被否证性」（falsifiable）的理论才具备作为科学的资格。第二个变迁，是达尔文的进化论。进化论后来从生物进化套用到社会进化，再出现所谓历史进化的思想，对现代中国的思想界影响深远。历史进化之论，严格而言，绝非科学，但在二十世纪初却披着科学的外衣而广为知识分子所乐道，马克思主义的唯物史观即是典例。回到胡适，他显然看重科学方法远过于各种进化理论。
资料来源：胡适：〈实验主义〉（1919.7），收氏着：《胡适文存》（台北：远东图书公司，1953年），第一集卷二，页292-296。
[image: image39.jpg]



	「〔……〕近来的科学家和哲学家渐渐的懂得假设和证验都是科学方法所不可缺少的主要分子，渐渐的明白科学方法不单是归纳法，是演绎和归纳互相为用，忽而归纳，忽而演绎，忽而又归纳；时而由个体事物到全称的通则，时而由全称的假设到个体的事实，都是不可少的。我们试看古往今来多少科学的大发明，便可明白这个道理。更浅一点，我们走进化学实验室里去做完一小盒材料的定性分析，也就可以明白科学的方法不单是归纳一项了。
……
我再举一个训诂学的例。清代讲训诂的方法，到王念孙、王引之父子两人，方才完备。二王以后，俞樾、孙诒让一班人都跳不出他们两人的范围。王氏父子所著的经传释词，可算得清代训诂学家所著的最有系统的书，故我举的例子也是从这部书里来的。古人注书最讲不通的，就是古书里所用的『虚字』。『虚字』在文法上的作用最大，最重要。古人没有文法学上的名词，一切统称为『虚字』（语词，助语词等等），已经是很大的缺点了。不料有一些学者竟把这些『虚字』当作『实字』用，如『言』字在诗经里常作『而』字或『乃』字解，都是虚字，被毛公、郑玄等解作代名词的『我』字，便更讲不通了。王氏的经传释词全用归纳的方法，举出无数的例，分类排比起来，看出相同的性质，然后下一个断案，定它们的文法作用。
……
这种方法，先搜集许多同类的例，比较参看，寻出一个大通则来；完全是归纳的方法。但是以我自己的经验看起来，这种方法实行的时候，决不能等到把这些同类的例都收集齐了，然后下一个大断案。当我们寻得几条少数同类的例时，我们心里已起了一种假设的通则。有了这个假设的通则，若再遇着同类的例，便把已有的假设去解释它们，看它能否把所有同类的例都解释的满意。这就是演绎的方法了。演绎的结果，若能充分满意，那个假设的通则便成了一条已证实的定理。这样的办法，由几个（有时只须一两个）同类的例引起一个假设，再求一些同类的例去证明那个假设是否真能成立：这是科学家常用的方法。假设的用处就是能使归纳法实用时格外经济，格外省力。凡是科学上能有所发明的人，一定是富于假设的能力的人。」


资料来源：胡适：〈清代学者的治学方法〉（1921.11），收氏着：《胡适文存》（台北：远东图书公司，1953年），第一集卷二，页383-384、398、400-401。
[image: image40.jpg]



	「〔……〕科学不是坚甲利兵，飞机大炮，也不是声、光、电、化。那些东西都是科学的出产品，并不是科学本身。科学本身只是一个方法，一个态度，一种精神。这个方法并不是西洋人单独发明的，乃是人类的常识加上了严格的制裁和训练。……
……
〔……〕科学的精神不是致用，只是求知，是纯粹『无所为』的寻求知识，是为真理而寻求真理，为知识而求知识。」


资料来源：胡适：〈四十年来中国文艺复兴运动留下的抗暴消毒力量——中国共产党清算胡适思想的历史意义〉，收《胡适手稿》（台北：胡适纪念馆，1970年），第九集，页548、553。转引自周质平：《胡适丛论》（台北：三民书局，1992年），页4。
[image: image41.jpg]



	「整理国故是应该的，而且国故也是值得整理的。但是若把整理国故视为提倡科学的实践，这就有可以商榷的地方了。这两件事虽不至于全不相干，但基本的性质是不同的。整理国故是向后看，是要为过去纷庞冗杂的历史理出一个头绪来；而提倡科学是向前看，是要为中国引进一些过去所欠缺的知识或技术。把科学抽象化到了一种思维方式、一种态度、一种精神。结果是使许多人企图从小说考证中找寻科学或科学方法。那就不免是在一番苦苦追寻之后，科学依旧是虚无缥渺不在人间。
……
胡适所提倡的整理国故，对中国自然科学的发展，可以说并没有发生任何积极推动的作用。甚至于还把一批青年人引上干嘉考证的老路，自以为在从事『科学』工作。但他毕生提倡怀疑，独立思考，不信一切没有证据的东西。他几十年的努力，为那一代的中国人，尤其是知识份子，注进了不少『消毒抗暴』的力量。这点『心理建设』是胡适提倡科学精神和科学方法的『副产品』，而这点『不受惑』的防身本领，也正是今日中国人重读胡适著作的精义之所在。」


资料来源：周质平：〈评胡适的提倡科学与整理国故〉，收氏着：《胡适丛论》（台北：三民书局，1992年），页16、21-22。
[image: image42.jpg]



	「我们所谓科学方法，不外将世界上的事实分起类来，求他们的秩序。等到分类秩序弄明白了，我们再想出一句最简单明白的话来概括这许多事实，这叫做科学的公例。
……
〔……〕科学未尝不注重个性直觉，但是科学所承认的个性直觉，是『根据于经验的暗示，从活经验里涌出来的。』
……
〔……〕科学的目的是要屏除个人主观的成见，——人生观最大的障碍——求人人所能共认的真理。科学的方法是辨别事实的真伪，把真事实取出来详细的分类，然后求他们的秩序关系，想一种最简单明了的话来概括它。……安因斯坦谈相对论是科学，詹姆士讲心理学是科学，梁任公讲历史研究法，胡适之讲红楼梦也是科学。」


资料来源：丁文江：〈玄学与科学——评张君劢的〈人生观〉〉（1923.4），收丁文江、张君劢等着：《科学与人生观——「科学与玄学」论战集》（台北：问学出版社，1977年），册一，页17、28、34。
[image: image43.jpg]



	「〔……〕对丁氏（按：丁文江）而言，科学的特性最明显的一点就是：运用归纳法，演绎法在丁氏的科学规则中则没有什么地位。对他而言，假设‧演绎法只是一个一切知性活动共同采用的不易界定的行为；而非与经由严格训练后所得到的形式问题之创造的想象力有关。（事实上，假设‧演绎法并不必然与归纳而得的证据有关，而是与经由严格训练后所得到的形式问题之创造的想象力有密切的关系。这种想象力与科学题材的演绎传统有特殊的关系，这种传统默会地指向可以成立的科学问题的正确答案的方向）。对于丁文江而言，因为他不明白假设‧演绎法在科学中精微的功能，所以他只认为一个人在其选定的主题内，愈能作严密的经验研究，便愈易获得启示，也便愈易受可靠的直觉的启发。……因此，丁氏认为归纳研究是对『真、假、对、错』获取真正知识的唯一途径。从这项他所谓的『科学方法』底既宽泛又单一的态度出发，他从极为不同的工作中——如胡适的『红楼梦考证』，凯恩斯的《和平的经济后果》，牛顿发现的万有引力定律，爱因斯坦的相对论——找到了科学的思维方式，似乎这些非常不同的发现仅仅是题材的不同，而发现的过程却是非常相似的。在他认为这些都是运用归纳法研究出来的成果的时候，便丝毫没有觉察到自己这项见解的荒谬。因此，他认为清代学者训诂校勘的考证技术与科学方法是非常类似的。
……
〔……〕因为他们（按：丁文江与张君劢）都把W‧斯坦利‧杰方思（W. Stanley Jevons）的《科学的原则》一书当作自己理解科学方法的权威来征引。……杰方思的大着《科学的原则》的重大贡献是：他赋予了『假设‧演绎的方法』丰富而至今有效的解说。杰方思认为：『假设‧演绎的方法才是科学程序的本质』。
……〔……〕杰方思认为，科学研究过程的重点是『假设‧演绎』，而不是归纳。但丁文江和张君劢则认为科学方法的主要部分是归纳法。杰方思认为，科学的研究本身是演绎法与归纳法互相为用的互动过程——主观『猜测』与客观经验错综复杂地揉和在一起，以致无法相互分离。所以，在科学事业中谈主观与客观之完全分离是不正确的。尤有进者，『假设‧演绎法』决不像丁文江说的那样，靠『经验的暗示』便变得更可靠。某些最有创造性的成果的『假设‧演绎』的见解与『经验的暗示』毫无关系，而纯然诉诸科学家相像或猜测的才能。爱因斯坦之发现相对论即是一例。」


资料来源：林毓生：〈民初「科学主义」的兴起与含义——对民国十二年「科学与玄学」论争的省察〉，收氏着，穆善培译：《中国意识的危机——「五四」时期激烈的反传统主义》（贵州：贵州人民出版社，1988年增订再版），页307-308、311-313。
[image: image44.jpg]



	「〔……〕因此，我们可以了解，当传统文化与道德的结构已经崩溃，传统道德与文化的特定具体展现方式失去了缆系的时候，那些曾经浸淫其中的人们产生了剧烈的焦虑与不安，所以急需一项确定的信仰来消除他们的焦虑与不安，这样的情况实是丁文江及其同道认为归纳法在科学中具有不容置疑的优先性，以及主体与客体是不可逾越的主要思想背景。对于更为激进的胡适而言，他便把科学当做宗教来崇拜了。从丁胡两位的眼光中看去，一个客观化的世界是不容许主观性掺入，使之妥协的——假若客观的世界一直是确定、可靠的话。对那些要求生存在一个十分确定的世界里的人们来说，假设‧演绎是难以对付的，它总使人感到可能想入非非，并带来不稳定感。而归纳法需要的是刻苦与勤奋，一个人只要刻苦与勤奋地工作，在科学的领域中便可获得真理。胡适终身所宣扬的科学方法，虽然形式上包括归纳法与演绎法，但实际上，他十分强调的只是归纳法，再加上一点心理上或精神上的大胆（他认为那样的心态便能在科学方法中扮演假设‧演绎的功能——实际上『大胆』与演绎推理并无关系）。胡氏的这种看法与态度在焦虑不安中给他带来了一把通往『确实』的『锁匙』。当胡适公开地把科学当作宗教来顶礼膜拜时，他当然找到了绝对的『确实』了。」


资料来源：林毓生：〈民初「科学主义」的兴起与含义——对民国十二年「科学与玄学」论争的省察〉，收氏着，穆善培译：《中国意识的危机——「五四」时期激烈的反传统主义》（贵州：贵州人民出版社，1988年增订再版），页324-325。
建议讨论问题：
1. 依资料一，陈独秀如何区分「科学」与「想象」？他以为「主观的理性」及「客观的对象」在科学研究中有什么关系？
2. 依资料二，胡适认为十九世纪以降，科学的基本观念有哪两个重大的变迁？这两个重大的变迁又有何意义？
3. 依资料三、四，胡适认为什么是科学的本质？胡适提出科学的方法主要有哪两种？若把资料二、三、四合起来看，你认为胡适最重视的是哪一项科学基本观念的变迁？
4. 依资料三，胡适如何论证清代考证学的方法就是科学方法？就资料五所述，作者如何批评胡适把考证学与科学方法混为一谈？他认为胡适毕生提倡科学的贡献何在？
5. 依资料六，丁文江理解的科学有什么特点？在资料七中，作者对丁氏的科学观有何批评？
6. 依资料八所述，作者怎样解释民初中国知识分子吸收科学时视「归纳法在科学中具有不容置疑的优先性」？作者以为胡适亦无例外，但就你读过的资料二、三、四来看，你认为作者对胡适的批评公允吗？

[image: image45]
[image: image46.jpg]



	「这三十年来，有一个名词在国内几乎做到了无上尊严的地位；无论懂与不懂的人，无论守旧和维新的人，都不取公然对它表示轻视或戏侮的态度。那个名词就是『科学』。这样几乎全国一致的崇信，究竟有无价值，那是另一问题。我们至少可以说，自从中国讲变法维新以来，没有一个自命为新人物的人敢公然毁谤『科学』的。」


资料来源：胡适：〈《科学与人生观》序〉（1923.11），收丁文江、张君劢等着：《科学与人生观——「科学与玄学」论战集》（台北：问学出版社，1977年），册一，页2-3。
[image: image47.jpg]



	「就科学的全面应用来说，在20世纪前半叶，中国的各种条件是令人沮丧的，但却激发了思想界对科学的赞赏。对此，我们可称之为『唯科学主义』（scientism）。简言之，唯科学主义认为宇宙万物的所有方面都可通过科学方法来认识。中国的唯科学论世界观的辩护者并不总是科学家或者科学哲学家，他们是一些热衷于用科学及其引发的价值观念和假设来诘难、直至最终取代传统价值主体的知识分子。这样，唯科学主义可被看作是一种在与科学本身几乎无关的某些方面利用科学威望的一种倾向。在中国，科技的落后更加强了人们对国家富强的盼望，所以，当我们发现中国许多受过西式教育的知识分子对于科学的巨大热情时，也就不必惊讶了。」


资料来源：郭颖颐着，雷颐译：《中国现代思想上的唯科学主义（1900-1950）》（江苏：江苏人民出版社，1989年），页1。原书名为Scientism in Chinese Thought 1900-1950, New Haven and London: Yale University Press, 1965. 
[image: image48.jpg]



	「我在别处曾对传统中国把思想当做最大动力的一元论思想模式的持续性及其对五四时期的激烈反传统主义的形成所产生的影响试做说明。在流行的反传统气氛之中，这一将基本的观念当做社会、政治与道德、文化变迁的根本之源的思想模式，当然容易促使许多人接受把科学方法当做到处可以应用的科学主义式的观念。对于更为激进的胡适而言，他是如此狂热地相信科学的普遍有效性及科学方法的万能，以致认为科学的力量无处不在，可以渗透一切。所以，事实上，他是把科学当做宗教来崇拜。从以上的分析，我们知道在中国文化与政治结构崩溃的时候，一种被中国有机式世界观在不知不觉中形成的有机式思维习惯，使得人们很容易无视其所相信的观念在多元世界中是有严格限度，而易主张他们所相信的观念有贯穿的功能，能把次级的个体整合成一个一元的世界。现代中国的科学主义，便是在西方文化冲击下，在这样的思维习惯与将思想当做最大动力的一元化思想模式揉合后而形成的母膜中形成的。」


资料来源：林毓生：〈民初「科学主义」的兴起与含义——对民国十二年「科学与玄学」论争的省察〉，收氏着，穆善培译：《中国意识的危机——「五四」时期激烈的反传统主义》（贵州：贵州人民出版社，1988年增订再版），页327-328。
[image: image49.jpg]



	「〔……〕第一，是唯物论的唯科学主义，以其决定论倾向和对人类处境的解释，认为人类与自然的其他方面即物理科学的自然并无不同。第二，称之为经验主义信条的唯科学主义，虽然它的结论没有唯物论唯科学主义那样教条，但它的设定概念却是同样教条。其基本点是，毫不置疑地把科学作为一种最好的东西，并把科学方法作为寻求真理和知识的唯一方法来接受。
……
吴稚辉和陈独秀是中国哲学唯物论的最好典型。
……
经验主义潮流中最有代表性的是胡适。」


资料来源：郭颖颐着，雷颐译：《中国现代思想上的唯科学主义（1900-1950）》（江苏：江苏人民出版社，1989年），页19-20、22、25。
[image: image50.jpg]



	「〔……〕科学的方法是辨别事实的真伪，把真事实取出来详细的分类，然后求他们的秩序关系，想一种最简单明了的话来概括它。所以科学的万能，科学的普遍，科学的贯通，不在它的材料，在它的方法。」


资料来源：丁文江：〈玄学与科学——评张君劢的〈人生观〉〉（1923.4），收丁文江、张君劢等着：《科学与人生观——「科学与玄学」论战集》（台北：问学出版社，1977年），册一，页34。
[image: image51.jpg]



	「〔……〕可是后来科学的观察分类说明等方法应用到活动的生物，更应用到最活动的人类社会，于是便有人把科学略分为自然科学与社会科学二类。……自然科学已经说明了自然界许多现象，这是我们不能否认的；社会科学已经说明了人类社会许多现象，这也是我们不能否认的。
……
我们相信只有客观的物质原因可以变动社会，可以解释历史，可以支配人生观，这便是『唯物的历史观』。」


资料来源：陈独秀：〈《科学与人生观》序〉（1923.11），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第二卷，页52、58。
[image: image52.jpg]



	「〔……〕唯科学主义是一种对宗教和流行信仰的批判者。因为它认为物质是唯一的实存，并否认有独立的精神和灵魂的存在。借助于18世纪唯理论者的帮助，孔德用一种新的人道信念代替宗教崇拜。马克思则把宗教信仰和伦理观念轻率地称之为是由社会物质力量派生出来的『上层建筑』，并可由社会物质力量来改变。赫胥黎要求上帝存在证据的论战，……
许多中国的思想家也分享了这种反宗教观，……他们不仅攻击宗教，而且又攻击传统世界观。……尽管中国传统在西方意义上不是宗教，但对『旧的』（信仰、宗教和制度）批判的强度，使我们简直可以把现代中国的科学崇拜看作是一种替代宗教或宗教代替。唯科学主义首先显示出对科学力量的特殊理解，然后是对传统的批判，第三则是一种替代宗教的形式。」


资料来源：郭颖颐着，雷颐译：《中国现代思想上的唯科学主义（1900-1950）》（江苏：江苏人民出版社，1989年），页26。
[image: image53.jpg]



	「〔……〕在儒家伦理中心主义结构中道德修养和对现实伦理关系的维系一直是价值优先的，古代科学常识只有在意识形态建构中才获得重要意义，在一个道德优先的系统中，科学主义式的对自然知识之推崇也无从谈起。
中国传统社会中科学知识被分成两个不同的部分。那些参与意识形态建构部分，最典型的像天文历法，必然要受意识形态的制宰，甚至成为官僚体系的一个部门。这一部分科学知识也表现出伦理化和政治化的倾向。至于那些对于建构意识形态关系不大的自然知识则表现出明显的技术化趋势。它们大多是相当专门性的技术，伦理中心主义的意识形态必然轻视它们，视其为有用但不登大雅之堂的雕虫小技。这部分科学技术内容较少受到意识形态的干扰，又因它们与生产和生活密切相关，而得到高度发展，我们将其称为科学的技术化倾向。」


资料来源：刘青峰：〈二十世纪中国科学主义的两次兴起〉，《二十一世纪》（4），页37。
[image: image54.jpg]



	「为甚么新文化运动以后中国的科学主义会不可抗拒地亲和于马列主义呢？……本能地趋向唯物论，而唯物论主张物质决定意识，它和唯物史观的核心——经济决定论只有一步之差。只要做一种不太严格的类比推导，把经济因素看作物质的，那么唯物论哲学所主张的物质决定意识马上就转变为唯物史观。事实上，中国唯物论科学主义的信仰者大多倾向于接受经济决定论。
……
在本世纪30、40年代。在这之前，马列主义还是以知识为中心，在科学主义的氛围中传播。但是，随着马列主义中国化，中国知识分子对马克思主义的理解慢慢实现了由知识中心向着道德中心之转化，中国共产党人不再把马克思主义看做知识中心的理论体系。毛泽东在知识真理和道德立场的关系上，对五四的启蒙来了一个大颠例，即把人是否具备无产阶级的品质（立场）当作他能否真正理解马克思主义的前提；而刘少奇的《论共产党员的修养》则建立起内圣外王的新道德理想主义价值系统。1942年延安整风后，中国化的马列主义即毛泽东思想，成为中国共产党的意识形态。
一旦新型意识形态形成并逐步取得统治地位，那么在科学知识和新意识形态的关系上也必然出现传统的恢复。我们可以清楚地看到，1949年以后，那些参加建构意识形态的科学知识（如物质第一性）被视为官方哲学基础，是不允许批评的；而那些不参与建构意识形态的科学知识，则被看作技术上有用的知识而存在。也就是说，科学主义消失后，作为知识体系的科学技术，重新出现了政治化和技术化倾向。」


资料来源：刘青峰：〈二十世纪中国科学主义的两次兴起〉，《二十一世纪》（4），页40、41。
建议讨论问题：
1. 依资料九、十，什么是科学主义？它与科学有何分别？
2. 依资料十，民初科学主义（scientism，或译作唯科学主义）为何会在中国思想界兴起？依资料十一，林毓生怎样以传统的一元论思想模式来解释科学主义的兴起？
3. 就资料十二所述，作者把民初在中国思想界泛滥的科学主义分成哪两种型态？而资料十三的观点属于哪一型态？资料十四的观点又属于哪一型态？
4. 就资料十五所述，作者认为科学主义的泛滥造成了哪三个后果？
5. 就资料十六所述，作者指出中国传统重视道德的文化把科学知识分成哪两部分？对这两部分又作了怎样的处理？
6. 依资料十七，二○年代流行的科学主义的两种型态最后是何者一支独秀？而当科学主义转变成马列主义后，为何会重蹈传统对待科学知识的旧路？

[image: image55]

[image: image56]
[image: image57.jpg]



	「〔……〕直到民国八九年间梁任公先生发表他的《欧游心影录》，科学方才在中国文字里正式受了「破产」的宣告。……梁先生在这段文章里很动情感地指出科学家的人生观的流毒：他很明显地控告那『纯物质的纯机械的人生观』把欧洲全社会『都陷入怀疑沉闷畏惧之中』，养成『弱肉强食』的现状，——『这回大战争，便是一个报应。』他很明白地控告这种科学家的人生观造成『抢面包吃』的社会，使人生没有一毫意味，使人类没有一毫价值，没有给人类带来幸福，『倒反带来许多灾难』，叫人类『无限凄惶失望』。梁先生要说的是欧洲『科学破产』的喊声，而他举出的却是科学家的人生观的罪状；梁先生摭拾了一些玄学家诬蔑科学人生观的话头，却便加上了『科学破产』的恶名。
……
我们要知道，欧洲的科学已到了根深蒂固的地位，不怕玄学鬼来攻击了。几个反动的哲学家，平素饱厌了科学的滋味，偶尔对科学发几句牢骚话，就像富贵人家吃厌了鱼肉，常想尝尝咸菜豆腐的风味：这种反对并没有什么大危险。那光焰万丈的科学，决不是这几个玄学鬼摇撼得动的。一到中国，便不同了。中国此时还不曾享着科学的赐福，更谈不到科学带来的『灾难』。……至于『人生观』，我们只有做官发财的人生观，只有靠天吃饭的人生观，只有求神问卜的人生观，只有《安士全书》的人生观，只有《太上感应篇》的人生观，——中国人的人生观还不曾和科学行见面礼呢！我们当这个时候，正苦科学的提倡不够，正苦科学的教育不发达，正苦科学的势力还不能扫除那迷漫全国的乌烟瘴气，——不料还有名流学者出来高唱『欧洲科学破产』的喊声，出来把欧洲文化破产的罪名归到科学身上，出来菲薄科学，历数科学家的人生观的罪状，不要科学在人生观上发生影响！信仰科学的人看了这种现状，能不发愁吗？能不大声疾呼出来替科学辩护吗？
这便是这一次『科学与人生观』的大论战所以发生的动机。明白了这个动机，我们方才可以明白这次大论战在中国思想史上占的地位。」


说明：第一次世界大战结束后，于巴黎举行和会。当时以梁启超为首，蒋百里（方蒋）、刘子楷（崇杰）、杨鼎甫（维新）、徐新六（振飞）、丁文江（在君）、张君劢（嘉森）等七人组成非官方访欧团。后梁启超发表《欧游心影录》，引介其时欧洲反科学的思潮，宣传中国的人生思想当大行于世。这种论调促成其后「科学与人生观」论战。值得注意的是，论战双方的主要人物：代表科学立场的丁文江及代表人生观立场的张君劢，都是访欧团的成员，两人为好友且有同室之谊，然两人访欧却得着截然不同的经历与观感。丁文江早年曾留日，后于英国格拉斯哥大学留学，获得动物学和地质学的双学士。张君勤则毕业于日本早稻田大学，攻读政治、经济和国际法。欧洲之行后，丁文江先回国，张君劢却决心留欧跟随倭铿（R. Eucken，1846-1926）及柏克森（H. L. Bergson，1859-1941）二人学哲学，并深受二人倡导的「人生哲学」（Lebenphilosophie）所影响，后更由此见乎中国宋明理学的人生思想有足以与二氏相互发明者。
资料来源：胡适：〈《科学与人生观》序〉（1923.11），收丁文江、张君劢等着：《科学与人生观——「科学与玄学」论战集》（台北：问学出版社，1977年），册一，页5-6、7-8。
[image: image58.jpg]



	「人生观之中心点，是曰我。与我对待者，则非我也。而此非我之中，有种种区别。就其生育我者言之，则为父母；就其与我为配偶者言之，则为夫妇；就我所属之团体言之，则为社会为国家；就财产支配之方法言之，则有私有财产制公有财产制；就重物质或轻物质言之，则有精神文明与物质文明。凡此问题，东西古今，意见极不一致，决不如数学或物理化学问题之有一定公式。」


说明：1923年2月14日，张君劢应清华大学学生会之邀，为即将赴美留学的学生作题为「人生观」的演讲。不久，便遭丁文江撰文批评，由此引发一场论战。支持人生观应独立于科学之外者（或玄学派）有张君劢、张东荪、林宰平、范寿康、瞿菊农及梁启超等；支持人生观不能外于科学者（或科学派）有丁文江、胡适、王星拱、朱经农、任鸿隽及吴稚晖等。
资料来源：张君劢：〈人生观〉（1923.2），收丁文江、张君劢等着：《科学与人生观——「科学与玄学」论战集》（台北：问学出版社，1977年），册一，页1-2。
[image: image59.jpg]



	「〔……〕试以人生观与科学作一比较，则人生观之特点，更易见矣。
第1， 科学为客观的，人生观为主观的。……
第2， 科学为论理的方法所支配，而人生观则起于直觉。……
第3， 科学可以以分析方法下手，而人生观则为综合的。……
第4， 科学为因果律所支配，而人生观则为自由意志的。……
第5， 科学起于对象之相同现象，而人生观起于人格之单一性。……
就以上所言观之，则人生观之特点所在，曰主观的，曰直觉的，曰综合的，曰自由意去的，曰单一性的。惟其有此五点，故科学无论如何发达，而人生观问题之解决，决非科学所能为力，惟赖诸人类之自身而已。而所谓古今大思想家，即对于此人生问题，有所贡献者也。譬诸杨朱为我，墨子兼爱，而孔孟则折衷之者也。自孔孟以至宋元明之理学家，侧重内心生活之修养，其结果为精神文明。三百年来之欧洲，侧重以人力支配自然界，故其结果为物质文明。亚丹斯密，个人主义者也；马克斯，社会主义者也；叔本华‧哈德门，悲观主义者也；柏拉图，黑智尔，乐观主义者也。彼此各执一词，而决无绝对之是与非。然一部长夜漫漫之历史中其秉烛以导吾人之先路者，独此数人而已。
〔……〕盖人生观，既无客观标准，故惟有返求之于己，而决不能以他人之现成之人生观，作为我之人生观者也。」


资料来源：张君劢：〈人生观〉（1923.2），收丁文江、张君劢等着：《科学与人生观——「科学与玄学」论战集》（台北：问学出版社，1977年），册一，页4-10。
[image: image60.jpg]



	「玄学真是个无赖鬼——在欧洲鬼混了二千多年，到近来渐渐没有地方混饭吃，忽然装起假幌子，挂起新招牌，大摇大摆的跑到中国来招摇撞骗。你要不相信，请你看看张君劢的〈人生观〉！张君励是作者的朋友，玄学却是科学的对头。玄学的鬼附在张君劝身上，我们学科学的人不能不去打它；但是打的是玄学鬼，不是张君劢，读者不要误会。」


资料来源：丁文江：〈玄学与科学——评张君劢的〈人生观〉〉（1923.4），收丁文江、张君劢等着：《科学与人生观——「科学与玄学」论战集》（台北：问学出版社，1977年），册一，页15。
[image: image61.jpg]



	「学生物学的人谁不知道性善性恶和达尔文的生存竞争论同是科学问题，而且是已经解决的问题？但是他说它是主观的，是人生观，绝不能施以一种试验，以证甲之是与乙之非！只看他没法子把人生观同科学真正分家，就知道它们本来是同气连枝的了。
不但人生观同科学的界限分不开，就是他所说的物质科学同精神科学的分别也不是真能成立的。
……
〔……〕我从我的自觉现象推论起来，说旁人也有自觉，是与科学方法不违背的。……所以心理上的内容至为丰富，并不限于同时的直接感触和可以直接感触的东西——这种心理上的内容都是科学的材料。我们所晓得的物质，本不过是心理上的觉官感触，由知觉而成概念，由概念而生推论。科学所研究的不必乎这种概念同推论，有甚么精神科学、物质科学的分别？又如何可以说纯粹心理上的现象不受科学方法的支配？」


资料来源：丁文江：〈玄学与科学——评张君劢的〈人生观〉〉（1923.4），收丁文江、张君劢等着：《科学与人生观——「科学与玄学」论战集》（台北：问学出版社，1977年），册一，页20-21、23-24。
[image: image62.jpg]



	「读者如果不觉得我上边所讲的知识论讨厌，细细研究一遍，再看张君劢的〈人生观〉下半篇，就知道他为甚么一无是处的了。他说人生观不为论理方法所支配；科学回答他，凡不可以用论理学批评研究的，不是真知识。他说『纯粹之心理现象』在因果律之例外；科学回答他，科学的材料原都是心理的现象，若是你所说的现象是真的，决逃不出科学的范围。他再三的注重个性，注重直觉，但是他把个性直觉放逐于论理方法定义之外。科学未尝不注重个性直觉，但是科学所承认的个性直觉，是『根据于经验的暗示，从经验里涌出来的。』（参观胡适之〈五十年世界之哲学〉）他说人生观是综合的，『全体也，不容于分割中求之也。』科学答他说，我们不承认有这样混沌未开的东西，况且你自己讲我与非我，列了九条，就是在那里分析它。他说人生观问题之解决，『决非科学之所能为力』；科学答他说，凡是心理的内容，真的概念推论，无一不是科学的材料。」


资料来源：丁文江：〈玄学与科学——评张君劢的〈人生观〉〉（1923.4），收丁文江、张君劢等着：《科学与人生观——「科学与玄学」论战集》（台北：问学出版社，1977年），册一，页28-29。
[image: image63.jpg]



	「盖二三十年来，吾国学界之中心思想，则曰科学万能。教科书之所传授者，科学也。耳目之所按者——电灯，电话，自来水——科学也。乃至遇有学术之名，以ics或logy结尾者，无不以科学名之。一言及于科学，若临以雷霆万钧之力，唯唯称是，莫敢有异言。国人之著书，先之以定义，继之以沿革，又继以分类，分章，分节，眉目了然，则曰是乃科学的也。在此空气之中，我乃以科学能力有一定界限之说告我青年同学，其为逆耳之言，复何足异。」


资料来源：张君劢：〈再论人生观与科学并答丁在君〉，收丁文江、张君劢等着：《科学与人生观——「科学与玄学」论战集》（台北：问学出版社，1977年），册一，页46。
[image: image64.jpg]



	「子曰，惟天下之至诚为能尽其性。又曰，克己后礼。孟子曰，求放心。曰，操则存，舍则亡。曰尽，曰克，曰求，曰操，其实皆同一义耳。曰以心为实在，（Mind as Reality）诚此点不能否认也，虽汉学家百方诋毁无伤焉。以我之浅学观之，河洛太极之说，儒释之辨，朱陆之异同，要皆学说之附带而来者，宜廓而清之。若夫心为实在之说，则赖宋明理学家而其说大昌，真可谓其功不在禹下者焉。
抑自理论实际两方观之，宋明理学有昌明之必要二。惟以心为实在也，故勤加拂拭则努力精进之勇必异乎带人。柏格森云：『人类中人类之至精粹者中，生机的冲动贯澈而无所阻；此生机的冲动所造成之人身中，则有道德的生活之创造流以驱使之。故无论何时，凭借其既往之全体，使生影响于将来，此人生之大成功也。道德的人者，至高度之创造者也；此人也，其行动沉雄，能使他人之行动因之而沉雄，其性慈祥，能焚烧他人慈祥之炉火；故道德的人……形上的真理之启示者也。』（《心能论》二十五页）此言也，与我先圣尽性以赞化育之义相吻合，乃知所谓明明德，吾日三省，克己复礼之修省功夫，皆有至理存乎其中，不得以空谭目之。所谓理论上之必要者此也。
在君知之乎！当此人欲横流之际，号为服国民之公职者，不复知有主义，不复知有廉耻，不复知有出处进退之准则。……若此人心风俗，又岂碎义逃难之汉学家所得而矫正之乎？诚欲求发聋振瞶之药，唯在新宋学之复活。所谓实际上之必要者此也。
凡此所言，在君必云，是正中我所谓东西合璧之玄学之评矣。吾实告在君，昔之儒家有学禅之实而不欲居禅之名。吾则以为柏氏倭氏言有与理学足资发明者，此正东西人心之冥合，不必以地理之隔绝而摈弃之。」


资料来源：张君劢：〈再论人生观与科学并答丁在君〉，收丁文江、张君劢等着：《科学与人生观——「科学与玄学」论战集》（台北：问学出版社，1977年），册一，页137-138。
建议讨论问题：
1. 就资料一所述，科学与人生观论战是如何产生的？
2. 依资料二，张君劢认为什么是人生观的中心点？为什么它不是科学所能处理的？依资料三，张氏以哪五点进一步划分开科学与人生观为属于不同的领域？
3. 依资料四，丁文江以什么称呼来嘲讽张君劢的立场？在资料五中，丁氏如何论证人生观与科学的界限分不开？在资料六中，他又如何逐点反驳张君劢之划分科学与人生观的观点？
4. 依资料七，你认为张君劢所反对的究竟是科学抑或是科学主义？
5. 依资料八，什么是张君劢主张的人生观？这人生观与中国传统文化尤其是儒家思想有何关系？又张氏如何论说他主张的人生观有理论上与实际上的必要？

[image: image65]
[image: image66.jpg]



	「总而言之，我们以后的作战计画是宣传我们的新信仰，是宣传我们信仰的新人生观。……这个人生观的大旨，吴稚晖先生已宣布过了。我们总括他的大意，加上一点扩充和补充，在这里再提出这个新人生观的轮廓：
（1）根据于天文学和物理学的知识，叫人知道空间的无穷之大。
（2）根据于地质学及古生物学的知识，叫人知道时间的无穷之长。
（3）根据于一切科学，叫人知道宇宙及其中万物的运行变迁皆是自然的，——自己如此的，——正用不着什么超自然的主宰或造物者。
（4）根据于生物的科学的知识，叫人知道生物界的生存竞争的浪费惨酷，——因此，叫人更可以明白那『有好生之德』的主宰的假设是不能成立的。
（5）根据于生物学，生理学，心理学的知识，叫人知道人不过是动物的一种，他和别种动物只有程度的差异，并无种类的区别。
（6）根据于生物的科学及人类学，人种学，社会学的知识，叫人知道生物及人类社会演进的历史和演进的原因。
（7）根据于生物的及心理的科学，叫人知道一切心理的现象都是有因的。
（8）根据于生物学及社会学的知识，叫人知道道德礼教是变迁的，而变迁的原因都是可以用科学方法寻求出来的。
（9）根据于新的物理化学的知识，叫人知道物质不是死的，是活的；不是静的，是动的。
（10）根据于生物学及社会学的知识，叫人知道个人——『小我』——是要死灭的，而人类——『大我』——是不死的，不朽的；叫人知道『为全种万世而生活』就是宗教，就是最高的宗教；而那些替个人谋死后的『天堂』『净土』的宗教，乃是自私自利的宗教。
这种新人生观是建筑在二三百年的科学常识之上的一个大假设，我们也许可以给它加上『科学的人生观』的尊号。但为避免无谓的争论起见，我主张叫它做『自然主义的人生观』。」


资料来源：胡适：〈《科学与人生观》序〉（1923.11），收丁文江、张君劢等着：《科学与人生观——「科学与玄学」论战集》（台北：问学出版社，1977年），册一，页25-27。
建议讨论问题：
1. 依资料九，什么是胡适提倡的「科学的人生观」（或「自然主义的人生观」）的特色？你认为这种人生观有说服力吗？
2. 在资料九中，胡适的「科学的人生观」最后的归宿是「最高的宗教」，这与「自私自利的宗教」有何分别？就你的了解，你认为这「最高的宗教」有中国传统文化的色彩吗？（可参看上面探讨问题建议「对民主及其相关概念的理解：自我与社群有何关系？」资料三，胡适的「社会的不朽论」。）最后，你认为这「最高的宗教」真的可以由科学的观点逐步推演出来吗？
导论：二十世纪初中国知识分子对民主、科学的吸收与中国传统文化的制约





建议分析内容：





二十世纪初中国知识分子对自由民主的吸收。


1930年代「民主与独裁」的论战。


自由民主思潮在民初中国的传播及其无法在中国生根的原因。


中国传统文化如何在隐、显两面制约着知识分子对自由民主的理解。


二十世纪初中国知识分子对科学的理解及其发展为科学主义的原因。


民初科学主义的两种形态及其发展。


1920年代「科学与人生观」（或科学与玄学）的论战。


中国传统文化如何在隐、显两面制约着知识分子对科学的理解。





探讨问题建议：





（以胡适为例看）二十世纪初中国知识分子如何吸收民主？中国传统文化又怎样制约着他们对民主的吸收？


如何理解1930年代「民主与独裁」的论战？


二十世纪初中国知识分子如何吸收科学？中国传统文化又怎样制约着他们对科学的吸收？


如何理解1920年代「科学与人生观」（或科学与玄学）的论战？





探讨问题建议（1）：（以胡适为例看）二十世纪初中国知识分子如何吸收民主？中国传统文化又怎样制约着他们对民主的吸收？





对民主及其相关概念的理解：什么是「自由」？








对民主及其相关概念的理解：自我与社群有何关系？








对民主及其相关概念的理解：人民应对「政府」有何期待？








对民主及其相关概念的理解：什么是宪政、人权与政党政治？








探讨问题建议（2）：如何理解1930年代「民主与独裁」的论战？





「民主与独裁」论战争论的焦点何在？








为什么自由民主思潮未能在中国落地生根？








探讨问题建议（3）：二十世纪初中国知识分子如何吸收科学？中国传统文化又怎样制约着他们对科学的吸收？





科学是什么？








什么是科学主义？它为何会泛滥？








探讨问题建议（4）：如何理解1920年代「科学与人生观」（或科学与玄学）的论战？








为何有「科学与人生观」的论战？








什么是科学的人生观？











62

二十世纪初中国知识分子对民主、科学的吸收与中国传统文化的制约
二十世纪初中国知识分子对民主、科学的吸收与中国传统文化的制约 
113

