[image: image1.jpg]PEELP (P2 F5)
JBHAH

(II) #3385



中国历史科（中四至中六）
[image: image62.jpg]


选修部分单元一：二十世纪中国传统文化的发展：承传与转变
[image: image63.jpg]© BEAAUBERFHREEZRER 2010



中国历史科（中四至中六）


[image: image64.jpg]


选修部分单元一：二十世纪中国传统文化的发展：承传与转变

[image: image65.jpg]



[image: image2.jpg]Fr—:~teRtARRANMAEA  REERE
(o)




[image: image3.jpg]REXtRFEERZZERFIFER





[image: image4]
随着西方现代文化对中国传统文化的冲击，出现替传统文化辩护的声音乃自然不过的事情。不过在五四激烈反传统的主调下，这种辩护声音往往被过分简单化的标签为保守。美国史家赖文森（Joseph R. Levenson）便曾以理性与情感的分裂来解释现代中国的文化保守主义者：此即以为文化保守主义只是知识分子在情感上留恋传统的表现，而他们在理性上却早已肯定现代西方文化的价值。但后来陆续出现的深化研究，却清楚指出赖氏的解释不尽恰当，有心理化约主义之嫌。
比较准确的描述应该是，二十世纪的中国文化保守主义者固然在情感上对传统文化依依不舍，却也力图从理性上、学理上来论证传统文化本身仍具有价值，并且绝非与时代毫不相干。当然，没有文化保守主义者是完全拒绝向西方文化学习的。余英时说：「中国没有真正的保守主义者，只有要求不同程度变革的人而已。」可谓一语中的。
从发展的角度看，二十世纪的文化保守主义思想实可上溯至晚清康有为的孔教运动与章太炎的国粹运动。虽然五四以后，康氏在思想界的影响力已十分微弱，他先知化孔子以及提倡孔教的思想亦无法再引起共鸣，但他把儒学与宗教关联起来的问题意识却仍然以另一种方式延续着。这从科玄论战到当代新儒家强调儒学的宗教性可以证明。同样，民初国粹派亦开始退潮，但「国粹」的观念所涵蕴的思维方式：区分传统文化中的国粹与渣滓，再谋求国粹与西方文化的结合，则仍然历久不衰。《学衡》的「倡明国粹，融化新知」固然是典例，但即使是批判传统的胡适，他的「整理国故」其实也多少是这一思维方式的再现。值得注意的是，晚清的康章并举、二水分流，虽然一方面为其后的文化保守主义始发其端，但另一方面却吊诡地成为反传统潮流的推波助澜者。
康章以降，二○年代的《学衡》，三○年代的「中国本位的文化建设宣言」，以至当代新儒家的出现，二十世纪的中国文化保守主义不可谓不丰富多姿。而其间的转进发展与差异确是值得仔细爬梳。要之，当代新儒家与其他文化保守的最大分别在于：（1）以复兴儒学为复兴中国文化的核心工作；（2）以哲学思辨来重释儒学的道德宗教睿见；（3）彰明儒学中普遍性的义理来一方面吸收科学与民主，另一方面批判西方现代文化的流弊，以使儒学能贡献于中西文化的对话以至世界文化的问题。
如何界定「当代新儒家」？当代新儒家应包括些什么人？这确是不易回答的问题。尤其是一九八六年当代新儒家正式回流中国大陆，在大陆学人的视野下，它变得更加庞杂。所以有论者建议在广义的「现代新儒学」与狭义的「当代新儒家」之间作出区分，不无澄清的作用。在这个学习重心中，我们既无法且不需要逐一细究当代新儒家各代表人物的思想，惟透过1958年的《中国文化与世界》宣言，自能把握其思想要旨的轮廓。必须承认的是，〈宣言〉并不易读懂，但若舍难取易的绕过它，则所谓对新儒家的理解，恐怕就只是一些得自二手报告的浮光掠影。
学习重心（四）：从文化保守主义到当代新儒家


[image: image5]
[image: image6.jpg]



	「〔……〕现代中国保守主义主要是『文化的保守主义』，根本上并不是墨守现行之社会政治现状的『社会政治的保守主义』。许多中国『文化的保守主义者』，多半很清楚那些是该保存下来的文化要素。于此，他们变得含混或十分具有选择力。」


资料来源：史华慈（Benjamin Schwartz）着，林镇国译：〈论保守主义〉，收傅乐诗（Charlotte Furth）等着：《近代中国思想人物论——保守主义》（台北：时报文化，1980年），页33。此书主要是编译下面的英文论文集而成：Charlotte Furth ed., The Limits of Change: Essays on Conservative Alternative in Republican China, Massachusetts: Harvard University Press, 1976.
[image: image7.jpg]



	「赖文森（Joseph Levenson）在《儒家中国及其现代命运》巨着里，断言了如下的儒家命运：
仍然挺立着的正统儒者，已经逐渐被淡忘了。始时，他们的思想是一股势力，是活生生的社会的产物和思想支柱。结果，在产生它并需要它的社会开始瓦解之后，它成为一片阴影，只栖息在一些人的心底，无所为地只在心底像古玩般地被珍爱着。
……
赖文森为儒家中国而悲叹，他看到这些现代中国知识分子的窘境：他们在情感上执着于自家的历史，在理智上却又献身于外来的价值。换言之，他们在情感上认同的人文主义，是对过去一种徒劳的、乡愁的祈向而已；他们在理智上认同西方的科学价值，只是了解到其为当今的必然之势。他们对过去的认同，缺乏知性的理据，而他们对当今的认同，则缺乏情感的强度。这些知识分子显然接受一项观念：真正具有哲学意义的原创性的睿见，不可能在他们自身上产生，而必须导源于外来的刺激。换言之，当代中国的伟大思想必须凭借西方的产婆才能催生。」


说明：资料中提及的书为Joseph R. Levenson, Confucian China and Its Modern Fate: A Trilogy, Berkeley: University of California Press, 1958, 1964, 1965。中译本有郑大华、任菁译：《儒教中国及其现代命运》（北京：中国社会科学出版社，2000年）。赖氏在书中提出一个论旨：即在近现代中国思想界出现的文化保守主义，是某些中国知识分子在情感上依恋传统文化的结果，实则他们在理性上都只认同西方现代文化的价值。赖氏的论旨受到不少质疑，以为他的说法落入心理化约主义（psychological reductionism）的窠臼；即把一切解释为心理因素作祟。并且很多具体的研究均清楚指出，近现代中国的文化保守主义者，固然在情感上依恋传统文化，但却努力尝试在理性上论证传统文化仍有其价值故值得保守。易言之，文化保守主义者根本不存在理性与情感的分裂，相反，他们都是以理性来安顿情感。
资料来源：杜维明：〈探究真实的存在——略论熊十力〉，收傅乐诗（Charlotte Furth）等着：《近代中国思想人物论——保守主义》（台北：时报文化，1980年），页325、327。
[image: image8.jpg]



	「〔……〕严格地说，中国没有真正的保守主义者，只有要求不同程度变革的人而已。要求变革较少的人往往就变成了保守主义者，譬如张君劢，他实际上是主张西方式的宪政民主最有力的一人。他并不反对科学，不过坚持人生问题不是科学所能解决的而已；他的思想是受德国人文主义传统的影响。此外，梁漱溟先生当时也被认为是保守主义者，今天西方研究他的人，也称他为保守主义者。但事实上我们知道梁先生认为中国文化非变不可，而民主跟科学，更是中国非要不可的东西。所以从这方面看，他不见得是怎样的保守，不过他觉得改变要适应中国原来的现状、原来文化的状态。他认为西方不是文化的唯一模式，最少从他看来文化有三个形态：印度的、中国的、西方的。我们不管他的『三分法』跟他的论据有没有道理，但从中可见他并不拒抗西方文化；而是有机地、整体地接受西方文化，然后改变中国文化，使中国文化成为世界文化的一部分。这句话他是说得清清楚楚的。如果我们离开那些『激烈派』而单独看梁先生，实在看不出他是一个真正的『保守派』。
……
〔……〕相对于任何文化传统而言，在比较正常的状态下，『保守』和『激进』都是在紧张之中保持一种动态的平衡。例如在一个要求变革的时代，『激进』往往成为主导的价值，但是『保守』则对『激进』发生一种制约作用，警告人不要为了逞一时之快而毁掉长期积累下来的一切文化业绩。相反的，在一个要求安定的时代，『保守』常常是思想的主调，而『激进』则发挥着推动的作用，叫人不能因图一时之安而窒息了文化的创造生机。世界上几个主要文化大致上都是循着这种一张一弛的轨迹发展出来的，在近代的中国，我们则看到一种截然不同的景象。大多数的知识分子在价值上选择了往而不返的『激进』取向。前面已说到，无论是戊戌的维新主义者，『五四』时代的自由主义者，或稍后的社会主义者，都把中国的文化传统当作『现代化』的最大的敌人，而且在思想上是一波比一波更为激烈。他们之间尽管也有极大的分歧，但是却有一个共同的假定：即只有破坏一分『传统』，才能获得一分『现代化』。把『传统』和『现代』这样一切为二，好像是黑夜和白昼的分别，在思想上当然是远承西方启蒙运动和实证思潮关于社会和历史的观念。限于时间，这里不能细说。特别应该指出的是，中国知识分子在采取了『激进』的价值取向之后，对于『传统』则进一步施以凌厉无前的道德谴责。从此『保守』和『激进』的关系成为『恶』与『善』或『黑暗』与『光明』的不能并存的关系。
……
〔……〕特别是从文化的观点说，『保守』和『激进』这两种似相反而实相成的态度在长程的发展中必须取得平衡。面对现代西方文化的挑战，中国传统文化不得不进行大幅度的改变，这是百余年来大家所共同接受的态度，只有程度上的分别而已。激进取向支配着近代中国的思想界是有其必然性的。但是与近代西方或日本相比较，中国思想的激进化显然是走得太远了，文化上的保守力量几乎丝毫没有发生制衡的作用。中国的思想主流要求我们彻底和传统决裂。因此我们对于文化传统只是一味地『批判』，而极少『同情的了解』。甚至把传统当作一种客观对象加以冷静的研究，我们也没有真正做到。」


资料来源：余英时：〈中国近代思想史上的激进与保守〉，收许纪霖编：《二十世纪中国思想史论》（上海：东方出版社，2000年），上卷，页420-421、434-435、437。
[image: image9.jpg]



	「我今不惜冒世俗之大不韪，申保守之义，说中华民族之大悲剧，原于失其所守；人必以为我乃反对进步，违逆世界情势。若有人如此相责，我还可再扩大一步说，今日共产世界之大罪，正在其不守人类文化之正流而加以叛逆；而自由世界之大罪，亦正在不能自守其宗教文化道德，亦不知所以守此社会之自由民主；而在外交政治上，则只知承认既存事实，以顺现存之事实，即合理。人类固然要求进步，但求进步，只依于我们觉到一理想为真正有价值，因而以之改变现实。求进步而不根于理想，只是求变迁、务新奇、失本根、离故常，此并非真进步，因而并不表现价值，而只是轻薄。现代自由世界之人，其最大的毛病，正在轻薄。人要有新理想，要先有价值之自觉。人如能真知灼见旧日之文化之无价值，人当然亦可以改变。但是人真有一新理想，而知其真有价值后，人之最重要的事，正是守此理想而求实现之，不是今天换一个，明天再换一个。此是轻薄，而非进步。至人在未发见更有价值之新理想，或对新理想之价值，尚无真知灼见时，则人保守其有价值之旧事物、旧理想，即人所应有之理想。我望大家自今日起，在自由世界的人，不要只谈进步，谈进步亦当先为保守而谈进步。今只要大家真能守得住人类文化中原来已有之价值之事物与理想，即已了不得。我们所虑的，正在连守亦守不住。如守得住，自由世界得救，人类得救。守不住，自由世界沉沦，人类亦沉沦。人要进步只是为实现更有价值的理想，而创造未来之更有价值的东西。如果对已知其有价值之旧事物，已有之理想，尚不能守，人之价值意识托于何处？未来的东西，今既未来，而空说向未来进步，人只有托心于虚无。故人要进步创造，必须先能保守。人要追求未来之价值，必须先肯定过去已存在的价值，现在已有之理想，而守之保之。未来只是抽象的可能，过去及现在之已存在已有者，才是真实的存在。故人不能守其故交者，此人决不可与新交；人之数数离婚者，此人绝不可与共甘苦；中国人不能以中国为一人者，此人绝不能以天下为一家；中国人不爱中国之历史文化者，此人绝不可言创造人类之文化。其满口天下一家、创造人类新文化之名辞者，实皆毫无价值意识，亦无真正之文化意识、人道意识、自我意识者。其言进步创造而反对保守为顽固者，实皆见其只知喜变迁与务新奇，中无所守，内无德操，而只为随时代风势而转之『颠狂柳絮随风舞，轻薄桃花逐水流』而已矣。」


资料来源：唐君毅：〈中华民族之花果飘零〉，收氏着：《中华人文与当今世界》（台北：台湾学生书局，1975年），上册，页22-23。
建议讨论问题：
1. 依资料一，现代中国出现的保守主义是哪种保守主义？它有何特色？
2. 据资料二所述，赖文森（Joseph R. Levenson）认为现代中国知识分子落入了什么窘境？依这种说法，会如何理解文化保守主义？
3. 依资料三，余英时为何认为近代中国没有真正的保守主义者？他提出文化发展在比较正常的状态下，「激进」与「保守」应该具有怎样的关系？而在近代中国，两者的关系有什么变化？
4. 依资料四，当代新儒家的代表人物唐君毅是否认为传统文化乃丝毫不能改变？他所理解的「保守」与「进步」是种怎样的关系？又这种关系如何使得唐氏提倡文化保守的重要性？

[image: image10]

[image: image11]
[image: image12.jpg]



	「我们知道，传统主义者最后不可退让的据点是尊仰孔子。廖平、康有为与他们的论敌在这一点上几乎是毫无分别的。他们之间最大的不同在于：过去孔子是一个历史人物，但廖、康、梁却想将孔子发挥成全知遍在的人格神，乃至在孔子的『躯壳』中填入他们所想鼓吹的内容，使得孔子学说成为一个可以由后人任意决定其内容的空壳子。想使孔子『全知』也好，『遍在』也好，对廖平、康有为来说，都是为了更强化人们对孔子的信仰；但说孔子是『全知』的结果却反而使孔子六经的面目全被不断变迁的现实境况所决定，丧失了历史性。说孔子『遍在』，不只为中国『制法』，且为全世界『制法』，表面上看起来是『张大孔子』，但实际的结果也是使得六经失去它们的历史性。孔子之道既然是博包的，故不与其他思想对立，甚至可以包容实际上与它相反的东西，这样一来，反而把孔子之道降低到和异说平等的地位，更使得孔子之道中不可以有违反人类任何思想的可能性。而以上种种发展都瓦解了传统——尤其是解消了上古信史。故当我们发现紧接着而来的，是一场翻天覆地的抹杀古代信史的古史辨运动时，丝毫不必感到意外。
……
〔……〕在某些情况下，尊孔也可能发展出令人意想不到的、破坏力极大的反传统来。像康有为与廖平，他们『本意尊圣』，但最后『乃至疑经』，其意图与结果就已是相当吊诡的了。但更吊诡的是，他们的疑古思想被意图层面完全不同的反传统人士接收下来，其尊孔意图被全部舍弃，发展成一个纯粹的反传统运动。」


说明：上引文字中的「传统主义」即「文化保守主义」。必须知道，西方现代文化自十九世纪中叶开始便不断冲击着中国传统文化，而不同形态的文化保守主义亦应运而生。从清末到五四新文化运动之前，康有为的「孔教运动」与章太炎的「国粹运动」就是文化保守主义里最重要的两股力量，但彼此却针锋相对。康有为的学养是继承廖平下来的今文经学，以《公羊春秋》非孔子记述鲁国历史的史书，而是孔子寄托其政治理想所谓微言大义以待后王的预言书；甚至六经都摇身变成孔子的微言大义。如是，康有为乃将孔子先知化，提出孔子的微言大义是为万世制法，当中已预示君主立宪的改制思想。他后来更受基督教的启发，倡议把儒学变成国教，以孔子为教主。吊诡的是，康有为的尊孔间接否定了所有上古信史，尊经反致疑经。二十世纪初以顾颉刚为首的古史辨运动（一场在精神上全盘怀疑以至抹煞上古信史的史学运动）即由此转手而出。
资料来源：王泛森：〈从传统到反传统——两个思想脉络的分析〉，收氏着：《中国近代思想与学术的系谱》（台北：联经，2003年），页119-120、121。
[image: image13.jpg]



	「晚清复古思潮中有一个相当普遍的前提：即要反对『二千年间专制』、『小人儒』，直接恢复到先秦诸子争鸣，儒学尚未定于一尊的时代。他们大多承认中国古代曾经有过两个光灿夺目的时代，先是周公集尧舜文武之大成，再是战国时代出现一个空前绝后的黄金时期，而现在是刻意恢复的时候。……
……
〔……〕不少国粹主义者的特征之一便是将中国传统彻底相对化，他们选择的『国粹』都不一样，选择某一部分常常同时意味拒斥其他部分，也就是以一部分为『粹』，而把其他部分斥为渣滓。这个行动本身便有相当大的破坏力量了。……
再以国粹学派的领导人章太炎为例。从现代眼光看来，他便是一个奇特的复合体，他的思想中既有着复古的思想，同时却又散布了大量反传统的种子。其实，从某一层面看来，这两者并不互相矛盾。历史上具有批判力量的思想并不一定是崭新的，只要一种思想与该时代流行的思想有着落差，便可以对该时代起批判作用。故复古与趋新皆可以形成批判力量。章太炎曾说『复古』即是『禔新』（即趋新），用梁启超的词汇来说，即是『藉复古为解放』。他所说的『复古』，即是要回到尚未罢黜百家独尊儒术的先秦，重新以那个时代的角度衡量孔学。所以他引先秦诸子的纪录作为认识孔子的依据，以致有《诸子学略说》之作。在这篇关键性的文字中，他彻彻底底地批判了孔子，从它的字里行间可以很容易地看出『复古』与『反传统』的复合。长期以来，章氏已被视为传统文化的代言人，但他实际上已逐步背离了传统。我们甚至应该这样说：在『传统主义者』这一外壳里所装着的已经是过去与大家所认定的『传统』非常不一样的内容。章太炎的思想实代表着传统文化濒临崩溃的前夜，在他的一些思想继承人手上，『传统』像粉一般碎开了。」


说明：与康有为相较，章太炎的学养是古文经学。针对康有为将孔子先知化，章太炎则致力考证孔子不过是春秋时代一名史家、思想家；不过是诸子之一。而汉以后孔学被独尊，却使之成为君主政治的护符。章氏之批判孔子是想复兴先秦诸子的地位。另章氏受日本「国学」观念的启发，倡导「国粹运动」作为排满革命以至救国的方法，而他心目中的国粹显然是先秦诸子而非儒学。值得注意的是，后来胡适主张以科学方法整理国故，章太炎的国粹运动实可谓有先导之功。
资料来源：王泛森：〈从传统到反传统——两个思想脉络的分析〉，收氏着：《中国近代思想与学术的系谱》（台北：联经，2003年），页122、123。
[image: image14.jpg]



	「最有趣的是章炳麟、刘师培等人所主持的《国粹学报》（一九○五年创刋）。从表面上看，『国粹』派是排斥西方文化，提倡中国『古学』的复兴。但事实上，他们却把近代西方文化中的许多价值和观念都包括在中国『古学』之内了。例如民主、自由、平等、人权等，根据他们对于古代经典的新解释（如刘师培的《中国民约精义》），早已是中国的『国粹』了。当时黄节还有一个说法，『国粹』不仅限于中国本土所已有的东西，即使是从外面传入中国的东西，如果适合中国的需要，也是『国粹』的一部分。更重要的是『国粹』派研究中国古代的历史和文化，所根据的主要是斯宾塞（Herbert Spencer）注的社会进化理论。他们几乎把这个理论当代绝对的真理，用以划分中国史的阶段。刘师培所写的各种有关中国历史、文学、伦理、地理等教科书完全依照当时西方的学科分类和研究方法。所以『国粹』派也是以掩蔽的方式，用西方的『道』来改造中国的『道』。」


注：斯宾塞（Herbert Spencer，1820-1903），英国哲学家，其最为人着目的思想是把达尔文的生物进化论，特别是「适者生存」（survival of the fittest）的原则扩大应用到社会文化的层面。这种后来被称为「社会达尔文主义」（Social Darwinism）的思想自清末传入中国之后，广泛流播，对现代中国思想的发展影响深远。
资料来源：余英时：〈中国文化危机及其思想史的背景〉，收氏着：《历史人物与文化危机》（台北：东大图书，1995年），页191。
[image: image15.jpg]



	「夫建设新文化之必要，孰不知之。吾国数千年来，以地理关系，凡其邻近，皆文化程度远逊于我。故孤行创造，不求外助，以成此灿烂伟大之文化。先民之才智魄力，与其惨淡经营之功，盖有足使吾人自豪者。今则东西邮通，较量观摩，凡人之长，皆足用以补我之短，乃吾文化史上千载一时之遭遇，国人所当欢舞庆幸者也。然吾之文化既如此，必有可发扬光大，久远不可磨灭者在。非如菲律宾、夏威夷之岛民，美国之黑人，本无文化之可言，遂取他人文化以代之，其事至简也。而欧西文化，亦源远流长。自希腊以迄今日，各国各时，皆有足备吾人采择者。二十世纪之文化，又乌足包括欧西文化之全乎。故改造固有文化与吸取他人文化，皆须先有彻底研究，加以至明确之评判，副以至精当之手续，合千百融贯中西之通儒大师，宣导国人，蔚为风气，则四五十年后，成效必有可睹也。今则以政客诡辩家与夫功名之士，创此大业，标袭喧攘，侥幸尝试，乘国中思想学术之标准未立，受高等教育者无多之时，挟其伪欧化，以鼓起学力浅薄血气未定之少年。故提倡方始，衰象毕露。明达青年，或已窥底蕴，觉其无有；或已生厌倦，别树旗鼓。其完全失败，早在识者洞鉴之中。夫飘风不终朝，骤雨不终日，势所必然，无足怪者。然则真正新文化之建设，果无望乎？曰，不然。」


资料来源：梅光廸：〈评提倡新文化者〉（1922.1，原载《学衡》1期），收蔡尚思主编：《中国现代思想史资料简编》（浙江：浙江人民出版社，1982年），第二卷，页237-238。
[image: image16.jpg]



	「今欲造成中国之新文化，自当兼取中西文明之精华而熔铸之贯通之。吾国古今之学术道德文艺典章，皆当研究之保存之昌明之发挥而光大之。而西洋古今之学术德教文艺典章，亦当研究之吸取之译述之，了解而受用之。」


资料来源：吴宓：〈论新文化运动〉（1922，原载《学衡》4期），转引自吴方：〈吴宓与《学衡》的文化保守主义〉，收许纪霖编：《二十世纪中国思想史论》（上海：东方出版社，2000年），下卷，页308。
[image: image17.jpg]



	「中国在文化的领域中是消失了；中国政治的形态、社会的组织和思想的内容与形式，已经失去了它的特征。由这没有特征的政治、社会和思想所化育的人民，也渐渐的不能算是中国人。所以我们可以肯定的说：从文化的领域去展望，现代世思里面固然已经没有了中国，中国的领土里面也几乎已经没有了中国人。
要使中国能在文化的领域抬头，要使中国的政治、社会和思想都具有中国的特征，必须从事于中国本位的文化建设。……
……
〔……〕我们要求有中国本位的文化建设！在建设的进程中，我们应有这样的认识：
（一）中国是中国，不是任何一个地域，因而有它自己的特殊性。同时，中国是现在的中国，不是过去的中国，自有其一定的时代性。所以我们特别注意于此时此地的需要。此时此地的需要就是中国本位的基础。
（二）徒然赞美古代的中国制度思想，是无用的；徒然诅咒古代的中国制度思想，也一样无用；必须把过去的一切，加以检讨，存其所当存，去其所当去。其可赞美的良好制度、伟大思想，当竭力为之发扬光大，以贡献于全世界；而可诅咒的不良制度、卑劣思想，则当淘汰务尽，无所吝惜。
（三）吸收欧美的文化，是必要而且应该的。但须吸收其所当吸收，而不应以全盘承受的态度，连渣滓都吸收过来。吸收的标准，当决定于现代中国的需要。
（四）中国本位的文化建设，是创造，是迎头赶上去的创造。其创造目的是使在文化领域中因失去特征而没落的中国和中国人，不仅能与别国和别国人并驾齐驱于文化的领域，并且对于世界的文化能有最珍贵的贡献。
（五）我们在文化上建设中国，并不是抛弃大同的思想，是先建设中国，成为一整个健全的单位，在促进世界大同上能有充分的力。
……
循着这认识前进，那我们的文化建设就应是：不守旧；不盲从；根据中国本位，采取批评态度，应用科学方法来：检讨过去，把握现在，创造将来。
不守旧，是淘汰旧文化，去其渣滓，存其精英，努力开拓出新的道路。不盲从，是取长舍短，择善而从，在从善如流之中，仍不昧其自我的认识。根据中国本位，采取批评态度，应用科学方法来检讨过去，把握现在，创造将来，是要清算从前的错误，供给目前的需要，确定将来的方针，用文化的手段产生有光有热的中国，使中国在文化的领域中能恢复过去的光荣，重新占着重要的位置，成为促进世界大同的一支最劲最强的生力军。」


说明：面对30年代由陈序经始倡的全盘西化论，1935年1月，王新命、何炳松、武堉干、孙寒冰、黄文山、陶希圣、章益、陈高佣、樊仲云、萨孟武十位教授联署发表了「中国本位的文化建设宣言」，对全盘西化将造成中国文化丧失自我性格表示忧虑，并提出建设中国本位文化的主张。必须指出的是，〈宣言〉发表以为亦引来疑虑，以为其有阻碍吸收西方文化，为顽固势力张目之嫌。参看学习重心一，探讨问题建议2，资料四。
资料来源：王新命等：〈中国本位的文化建设宣言〉，收胡适等着：《胡适与中西文化》（台北：现代文化拓展社，1967年），页127-128、130-131。
建议讨论问题：
1. 据资料一所述，康有为的尊崇孔子有何特色？为什么他尊孔竟会导致反传统的结果？
2. 据资料二所述，以章太炎为主将的国粹运动如何理解「复古」？为什么「国粹」这个观念竟有瓦解传统文化的破坏力？
3. 据资料三所述，国粹学派的学者主要是尊奉哪一个理论来研究中国传统文化？他们如何将接受的西方观念融入所谓的国粹当中？
4. 晚清的文化保守主义，可谓是康章并举，二水分流的局面。根据以上三题的答案，你认为这种局面会加促反传统的吊诡结果吗？
5. 1922年以「倡明国粹，融化新知」为号召的《学衡》创刊，梅光廸与吴宓等主其事。依资料四、五，他们认为应该怎样创造中国的新文化？梅、吴二人虽肯定儒学，不像章太炎那样批判孔子，但《学衡》保守中国传统文化的思路较诸国粹运动，有什么相似的地方？
6. 依资料六，发表〈中国本位的文化建设宣言〉的十位教授有何忧虑？他们所谓的文化本位是什么意思？他们提出如何进行中国本位的文化建设？

[image: image18]
[image: image19.jpg]



	「换言之，五四以前的各种国粹思想都想藉着强调孔子之教的现世性格，来降低孔子的地位，或者使孔子相应于当前的时代背景。他们与康有为及其同道对于儒家是否为一个宗教的争辩，可谓是当代中国宗教问题的滥觞。……自从康有为以来，儒家改革者逐渐发觉到有必要在功能上把儒家建构为一个宗教思想系统。当国粹派各家把价值置于一个抽象的文化系统之中，主张把儒家当为宗教的人也把价值置于一个更为虚无飘渺的形上境界之中。
五四运动以后，甚至在文化保守主义者之中，康有为也不是一个被人欢迎的人物。他的今文经儒家思想，一方面是受基督教的启发，这是一种西式迷信的屈就，另一方面是对帝制的忠贞，这是一种对中国的保守倾向的妥协。然而，虽然他与其他主张孔教国教化的人已经消失于五四时期的各种论战之中，但是他们所引起的宗教意义的问题并未因而消失，反而由于科学主义的冲击，而亟须进一步的周旋。一九二一年，梁漱溟基于传统的观点，认为人类都需要宗教，因为人类希望心灵上获得温暖与慰藉，并且以宗教来面对理性所无能为力的存在问题。一九二三年的科学与玄学论战，由于革命性知识分子之中的新科学理性主义者的论调高唱入云，张君劢与张东荪等人于是起而维护价值的独立自主——指儒家而言——，延用了欧洲科学与基督教之间的『文化论战』的论证方式。
所以，虽然表面上儒家的理性主义似乎是文化保守主义者的一个较合时宜的策略，但是事实上，在一九二○年代与三○年代真正受到瞩目的新传统派思想家大抵都跟随着梁漱溟，从逐渐世俗化的世界中宗教的意义问题这样一个涵盖宽广的现代架构中，来解释儒家思想。
这些人包括了本书中杜维明与张灏所讨论的熊十力与港台的新传统主义者，以及哲学家冯友兰。对这些人而言，中国传统问题应该放在一个较为普遍的终极性宇宙伦理的真理形式（the ultimate cosmic moral forms of truth）注之下来讨论。」


注：此处所谓「普遍的终极性宇宙伦理的真理形式」云云，是指当代新儒家在论证中国传统文化特别是儒家仍有价值时，乃是试图指出儒家的心性之学，即从个人「尽心知性」的道德实践，进而及对宇宙创生化育的体认所谓「知天」，是一普遍性、终极性的真理（universal and ultimate truth）。关于心性之学，下面阅读《宣言》时将有仔细的分析。
资料来源：傅乐诗（Charlotte Furth）着，廖仁义译：〈现代中国保守主义的文化与政治〉，收傅乐诗等着：《近代中国思想人物论——保守主义》（台北：时报文化，1980年），页56-58。

[image: image20.jpg]



	「我在这里所指陈出来的是共和以来的两种性格的文化保守主义。本土主义或各种国粹思想的同道者大抵都是现世心态的，较为关心文化理想的保存，他们认为文化理想是中华民族往圣先贤的创造。他们经常强词儒家以外各家学说对历史传统的贡献，或者，把儒家本身视为一个理想的人文主义。至于科学与价值之间的问题，他们则采取一种所谓的调合策略——主张从科学以前的文化传统本身之中找出一些与现代科学有所关连的成分，来作为建立现代科学的基础。由于他们强调民族文化以及传统哲学系统与科学的结合，使他们的进路能够迎合国民党拥护者的政治观点。另一方面，新传统派的儒学思想家则坚持儒家才是传统文化的核心，因为他们认为唯有透过儒家，中国人才能合乎历史的处理本质上具有宗教性质的人类问题。他们甚至强调吾人对精神真理的探讨不能有民族界线或文化界线的分别，虽然这些真理可能由某一特殊形式的民族或文化表现出来。至于科学的问题，他们的主张可谓是一种析离策略——认为儒家真理存在于一个可以脱离科学甚至比科学优越的慧悟层面（a plane of insight）。」


资料来源：傅乐诗（Charlotte Furth）着，廖仁义译：〈现代中国保守主义的文化与政治〉，收傅乐诗等着：《近代中国思想人物论——保守主义》（台北：时报文化，1980年），页60。
[image: image21.jpg]



	「在国粹学派诸多不同的化身中，全部致力于保存中国的精神，他们相信这精神乃深藏于文献遗产中。于是，他们为国粹所下的特别工夫乃集中于经传的章句训诂、历史，和纯文学，他们并将其努力与欧洲文艺复兴时复兴西方古典研究等视齐观。犹如张之洞，他们欢迎西方社会的，政治的和经济的形式，以为保护中国国粹之资。虽然在所保留，梁漱溟也接受西方的政治形式和科技，以致力于保存中国的文化本质，或更精确地说，保存儒家的伦理价值。他也试着去开创真真正正的中国文化复兴。
在这思潮的『前五四』阶段，自古以降的今古文之争又重新燃起——这次是落在建立儒家为宗教的论题上。康有为，今文学派的殿军，觉得要善加自保中国的灵魂，则得将儒家建立为正式的国家宗教，予以制度化，这种见解完全符应今文学派对孔子的态度。古文学派反对孔教的想法，主张学问的主要作用就是『道统』的赓续——放诸四海而皆准的绝对价值系统——『道』是先民所发现，并历经圣贤的代代沿承。梁漱溟特别以此道统自许。他对康有为并不尊重，而且『孔教』令他『呕吐』。以圣贤自居，梁氏觉得当今只有他能够全然了解『道』，因此以沿承道统为己任：『前贤所谓「为往圣继绝学，为万世开太平」，此为我一生使命。』
然而，梁氏与其他国粹派学者之间存有根本的差异。首先，梁氏并不隶属于任何学派，而他的国学知识远比不上博学如章太炎之辈。
显然不同于『后五四』之文化保守主义的着力处，梁氏并不重视文献遗产和经义训诂。他屏除从传统文献去做饾饤枝节的研究，认为这是白费精力，他也视小说，美文，诗词为可悲的虚掷生命。他还可算是白话文的拥护者。他用白话写了十几本着作（的绝大部分）和百余篇文章。梁氏明白地拒绝国粹派对于维护固有文化的努力，他指那些『国故』只是『堆积一些陈旧古董』和『死板板烂货』而已。」


说明：作为当代新儒家的第一代人物，梁漱溟确乎是在不满意于孔教及国粹的两边中，走出他自己肯定儒家为人生哲学的进路。他在《东西文化及其哲学》的〈自序〉中说：「我在这书里因为要说出我自己的意思，不得不批评旁人的话，虽于师友，无所避忌。我虽批评旁人的话，却是除康南海外，其余的人我都极尊重。」其不满康有为之情，溢于言表。至于理由，梁氏在书中别处尝解释说：「到清代只有讲经的一派，这未始于孔学无好处，然孔家的人生无人讲究，则不能否认。讲经家两眼都是向外，又只就着书本作古物看，内里生活原自抛却，书上思想便也不管。……此后讲经家中有所谓今文家者出，到康长素，梁任公益呈特彩。盖于治经家向无人生态度可见者，而到了他们却表出一种人生态度。他们这种人生态度自己也很模糊，不知其不合孔子；而假借孔经，将孔子精神丧夫干净，欢迎了反乎孔子的人生态度思想进来。他们把孔子，墨子，释迦，耶稣，西洋道理，乱讲一气；结果始终没有认清那个是那个！」（《东西文化及其哲学》，台北：里仁，1983年，页177-178。）另梁漱溟对考证训诂之不能复兴中国文化的批评，可参看学习重心一，探讨问题建议（3）分题「在整理国故以外还有其他的主张吗？」，资料二十。
资料来源：艾恺（Guy Alitto）着，林镇国节译：〈梁漱溟——以圣贤自许的儒学殿军〉，收傅乐诗等着：《近代中国思想人物论——保守主义》（台北：时报文化，1980年），页279-281。
[image: image22.jpg]



	「自始，新儒家即显著地与其他二支文化保守主义不同，这二支文化保守主义在五四之前的文化界即具声势。其一的『国粹学派』从一般文化的或种族的特性的观点，来界定中国固有的国粹，新儒家则不如此，而是从一传统流派——儒家——来认同于中国文明。当国粹学派以排外意识的努力，在某一文化种族的历史特性中，寻求中国固有的国粹之时，新儒家却以普遍意识来宣称，在儒家思想里，中国文化具有超越文化本性的价值。
这种对儒家之普遍性意义的强调，令人想起现代中国保守主义的另一早期发展，即是一八九○年代后期康有为所倡的儒教运动，这运动视儒家为全国性的与世界性的宗教。直至民国初年，康有为和他的弟子仍致力于建立一全国性的儒教组织，藉以对抗基督教的传布。为了支持『保教』运动，康有为采取了十九世纪复兴的汉学今文家的理论，形成康氏对儒家之独特的诠释。这种诠释的重点在于康氏视孔子为教主，犹如基督教的教主一般。
一如康有为的保教运动，在新儒家中也有明显的趋向，视儒家为宗教道德的信仰。康氏尝试借着建立儒家的组识性基础来提倡儒学，新儒家则以明示孔子宗教哲学性的信念来提倡儒学。当康氏从今文汉学汲取其针对儒家的宗教性诠释，新儒家则从宋明理学里建立儒学的宗教观。事实上，新儒家与其他当代中国的文化保守主义的最大分野，即在于其自视为宋明理学『伦理精神象征』（ethicospiritual symbolism）的现代保护者，他们视此为儒家信仰的精髓。」


资料来源：张灏着，林镇国译：〈新儒家与当代中国的思想危机〉，收傅乐诗等着：《近代中国思想人物论——保守主义》（台北：时报文化，1980年），页369-370。
建议讨论问题：
1. 据资料七所述，作者认为当代新儒家强调儒学的宗教意涵与康有为的孔教运动有否关系？
2. 据资料八所述，作者指出了当代新儒家与国粹思想有哪些方面的不同？
3. 依资料九，梁漱溟为什么既不满意孔教亦不满意国粹？到底他提倡儒学的重点何在？
4. 据资料十所述，作者如何分析当代新儒家与其他二支文化保守主义（即国粹与孔教）的不同？作者认为什么是当代新儒家与其他文化保守主义的最大分野？

[image: image23]
[image: image24.jpg]



	「一九五八年初，香港出刊的保守派杂志『民主评论』，特载了海外中国四位名学者所共同署名的一篇宣言，向全世界宣示对中国文化所持的立场。自一九四九年后，这四人是中国文化传统最为积极与最具诠释力的发言人，所以此篇宣言足以代表保守思想趋势的重要大纲，这种保守思想依然十分活跃于当代海外中国的思想界，一般即称之曰『新儒家』。
新儒家并不是从一九四九年后才突兀地出现于思想界，而是自五四时代即长期发展的一股趋势。这篇宣言的签署者之一——张君劢，他是提倡民主政治的老将，也是民社党的领导者，自五四时即热烈地捍护中华文化传统。其他牟宗三、唐君毅与徐复观三人，都是任教于港台的中国哲学与文学教授。也都是保守派大师熊十力的弟子门人。他们的思想见解亦受到梁漱溟的影响，只不过影响的程度各不相同而已。梁漱溟是另一文化保守主义的领导者，也是熊十力的好友。如同张君励，熊、梁二人亦早在二十世纪初期就达到了思想的成熟期，而且随在五四运动后几年就提倡思想的保守主义。因此，一九五八年宣言所代表的当代新儒家思想，可说是自一九二○年代的保守主义主流所发展而来的。」


资料来源：张灏着，林镇国译：〈新儒家与当代中国的思想危机〉，收傅乐诗等着：《近代中国思想人物论——保守主义》（台北：时报文化，1980年），页368-369。
[image: image25.jpg]



	「由以上所论，可见现代新儒学的两位先驱人物（编者按：指梁漱溟与张君劢）在一开始时，并没有形成一个学派的意图。故澳洲学者梅约翰（John Makeham）认为，现代新儒学作为一个思潮是倒溯回去建构出来的结果。这样的说法不无他的道理。大陆于一九八六年国家教委七五规划，确定『现代新儒学思潮』为国家重点研究项目之一，由方克立、李锦全主持，为期十年。一九八七年九月在安徽宣州首次开全国性的会议。最初根本不知道谁应该包括在这个思潮里面。经过广泛讨论，首先确定了一个十人名单：梁漱溟、熊十力、张君劢、冯友兰、贺麟、钱穆、方东美、唐君毅、牟宗三、徐复观；后来老一代又补上了马一浮，轻年轻一代则加上了余英时、杜维明、刘述先，最后还补上了成中英。白安理（Umberto Bresciani）在二○○一年出版第一部以英文讨论这一思潮的著作即采用了这一份十五人的名单。但他把业师方东美放进第二代的阵营显然欠妥，因为他与熊十力平辈论交，又教过唐君毅，不能为了第三代的学者有的是他的弟子，就把他与唐、牟平列。又有学者指出，冯友兰虽比梁漱溟只小两岁，但思路不同，应该归入另一个世代。如此大家意见纷纭，莫衷一是。我综合了各家的说法，提出了一个『三代四群』（four groups of three generations）的架构如下：
第一代第一群：梁漱溟（1893-1998），熊十力（1885-1968），马一浮（1883-1976），张君劢（1887-1969）。
第一代第二群：冯友兰（1895-1990），贺麟（1902-1992），钱穆（1895-1990），方东美（1899-1977）。
第二代第三群：唐君毅（1909-1978），牟宗三（1909-1995），徐复观（1903-1982）。
第三代第四群：余英时（1930-），刘述先（1934-），成中英（1935-），杜维明（1940-）。
这一份名单与架构虽不很理想，总算是到目前为止，照顾得比较全面的一种办法。把这个架构与现代新儒家思潮的四波（four waves）发展配合起来看，就可以大体把握到这一思潮的脉动。
另一个相关的问题需要澄清的是，『现代新儒学』是大陆当前流行为学者普遍接受的一个名称，英译为“Contemporary New Confucianism”，这是广义的了解，凡肯定儒家的一些基本观念与价值通过创造性的阐释有其现代意义者，都可归入这个范围。但港、台、海外另有一条狭义的『当代新儒家』的线索，此以〈中国文化与世界宣言〉为基准，强调『心性之学』为了解中国文化传统的基础，上溯至唐、牟、徐三位之师熊十力，奉之为开祖，下开港、台、海外新儒家的线索，由杜维明、刘述先等所继承，英译为“Contemporary Neo-Confucianism”。这样可以解消一些无谓的争端。譬如像钱穆与余英时明显属于『现代新儒学』的阵营，而不属于『当代新儒家』的统绪。」


说明：上引文字中有两点可以补充说明的：（1）上世纪八十年代初中国大陆实施改革开放政策，意识形态管制逐步放松。过去「文革」时代备受批判的传统文化，亦重新准许研究讨论。结果，发展于港台、海外的当代新儒家得以回流故土。一九八六年国家教委七五规划，确定「现代新儒学思潮」为国家重点研究项目之一，为期十年。成果之一是方克立、李锦全编：《现代新儒家学案》（北京：中国社会科学出版社，1995年），三册。（2）作者以为钱穆不属于狭义的「当代新儒家」，而应归入广义的「现代新儒学」的阵营，这是十分精确的判断。然而当1958年《中国文化与世界》宣言发表之先，张君劢等曾邀钱穆联署，但为钱氏婉拒，理由是不想造成一种门户。钱氏在〈答张君劢先生论儒家哲学复兴方案函〉中云：「客冬徐君复观来函知先生与唐牟诸君方欲草拟中国文化宣言，邀以署名，当即复函婉谢。自念吾侪各有著作言论流布人间，臭味相近，识者岂所不知？而争风气持门户者，正将因此张其旗鼓，修其壁垒。夜行疑鬼，则互相呼啸以自壮，方欲拯之，转以溺之，于彼于此，两无补益。故不欲多此一追随耳。」又云：「尤幸鄙陋所持论乃与尊旨十符其九，既获高贤之印证，益增浅衷之自信。」（《再生》复字第一卷第22期，总第368号，1958年7月16日）客观来说，作为史学家并以民族史纲来复兴传统文化的钱穆，与作为哲学家的唐君毅、牟宗三等以道德宗教哲学来复兴儒家，在思想上确存在差异。不过双方之间也有不少共通处，钱氏「臭味相近」、「所持论乃与尊旨十符其九」非纯是客套说话。例如，钱氏在〈谈中国文化复兴运动〉一文中，一方面说：「因此若我们要讲中国文化，该从多方面，长时期，集体合作，重新研究。不是讲哲学便能讲尽了中国文化。也不是讲历史、讲文学、讲艺术，便能讲尽了中国文化。并且在艺术、在文学、在历史、在思想哲学各方面，还得各各分别研究。」另一方面又说：「我认为中国文化里，有最精粹的一点，是关于『人生修养』的。人生修养并不是现代人讲的人生哲学。西方人讲人生哲学，中国人讲人生修养。修养中寓有哲学，但与西方人讲的哲学不同。其重要处，在于有一套修养方法。中国哲学须由理论与实践配合。讲中国的人生修养，主要在儒家，远从孔孟，下到宋明理学家，各有一套。其他如道家、佛家，亦皆理论与修养配合。这是中国哲学最主要最特殊所在。」见氏着：《世界局势与中国文化》（台北：东大图书，1992年四版），页162、164。
资料来源：刘述先：《论儒家哲学的三个大时代》（香港：中文大学出版社，2008年），页191-192。
[image: image26.jpg]



	「新儒学由一九二○年代开始，每二十年为一波，到八○年代总共四波发展，分别有其特色。
二○年代梁漱溟、张君劢启其绪。他们绝不是抱残守缺之辈，而是跑到时代的前面，看到所谓进步的西方其实有非常严重的问题。当然这决不是偶发的孤明。一次大战之后，史宾格勒（O. Spengler）的《西方之坠落》（The Decline of the West）成为热卖的畅销书。但儒学者拒绝其定命论（fatalism），努力造命，指出未来的方向不是盲目地追随西方，而是传统与现代的结合，为中国为世界谋求一条出路。第一代的马一浮因缺乏广大的影响力，暂时搁置不论。
然而帝国主义猖獗，日寇入侵，四○年代抗战军兴，进入一个新的阶段。北方的学府北大、清华、南开随政府迁往大后方，组织西南联大。面临亡国灭种的威胁，中国知识分子并不悲观绝望，反而激发斗志，对未来抱有无穷希望。一九三八年冯友兰随清华南迁，在最艰困的环境之下，撰写并出版了《新理学》（一九三九年），接着又出了五本书，所谓『贞元六书』，援《易》『贞下起元』之意，建构了他的哲学系统。钱穆抱着他的手稿跑防空洞，于一九四○年出版《国史大纲》，提出了他的民族史纲。方东美本来专攻西方哲学，于抗战前夕广播，向全国青年宣讲『中国先哲的人生哲学』，以后发心以英文论述中国哲学。熊十力以年辈而论，本属第一代第一群，然在二○年代并无广大社会影响，除佛教界外鲜为人知。到一九四四年商务出版其《新唯识论》（语体文本），咸认为中国哲学最具原创性之作，下开新儒学第二代，故移到四○年代才加论列。
六○年代是第三波。儒家自孟子起，即了解所谓『生于忧患而死于安乐』（〈告子下〉）。一九四九年神州陆沉，中国遭逢有史以来未有的巨大变革。第一代只张君劢去美国，钱穆则与唐君毅流亡到香港，创办新亚书院；方东美、牟宗三、徐复观随国府迁台，甘愿作孤臣孽子。不想韩战爆发，海峡两岸演变成为长期对歭之势。他们乃由文化的存亡继绝，转上了学术研究的道路。一九五八年元旦发表的宣言成为了狭义当代新儒家的标志。第二代新儒家不断出版皇皇巨著，方东美也完成了他的英文论著，钱穆则出版了他的《朱子新学案》的伟构。他们并传道授业，教出了下一代的弟子，薪火相传，为新儒学放一异彩。
八○年代是第四波。美国自韩战、越战以后无复往日的自信，尖端知识分子的批判意识上升。随着黑人争人权、平等待遇的趋势，多文化主义思想流行。而七○年代亚洲经济起飞，令世界刮目相看，对儒家文化的估价改变了态度。而部分第三代新儒家由港、台流寓海外，受过严格西方学术训练，并在海外谋求一枝之栖。到了八十年代，学术渐渐成熟，站在中国文化立场发言，由于处境不同，他们不再像上一代那样护教心切，只需在世界众多精神传统站稳一席地，与其他传统相互颉顽，调和共存，交流互济，便已经足够了。所谓立足本位，扩大自己，放眼世界，自然而然获得了前所未有的国际视野。第三代新儒家自远不限于海外的分支，第四代新儒家也还在方兴未艾，但都不在我们论述的范围之内。」


资料来源：刘述先：《论儒家哲学的三个大时代》（香港：中文大学出版社，2008年），页191-192。
[image: image27.jpg]



	「而所谓海外新儒家，就是一批相信儒家思想和价值的学者，他们在解放后逃往海外，如张君劢逃往美国，唐君毅、钱穆逃往香港，牟宗三、徐复观逃往台湾。这是很可悲的景况。当时，唐先生造了一个片语形容之：花果飘零，相当传神而悲凉！如所周知，有些学者流亡在香港组织了新儒学的中心——新亚书院。它主要由三位学者创办：钱穆先生、唐君毅先生、与留德的张丕介先生。当时外在的条件相当困苦，除了学术文化理想外，可谓身无长物。这其中钱穆先生的情况比较特殊，他只在无锡上过私塾，后因考据方面的能力为顾颉刚先生所激赏，介绍他到北京去教书，抗战时逃往西南联大，并出版一部非常重要的著作《国史大纲》。其中的导言对我年轻时代影响很大。它提到：中国文化自有其本身的价值，不用一切都往外找，此即所谓的『民族史观』。这在信奉唯物主义的大陆而言，是不能见容的，因此钱先生便逃了出来。而唐君毅先生则做过中央大学的教授，年轻时才华洋溢，他写了比较哲学方面的著作，他逃往香港后，与钱穆先生合办了新亚书院。至于徐复观先生，他自称自己为『半路出家』，因为他是军人出身，早期在蒋介石身边做事，从事侍从室的工作，相当所谓智囊团的地位。他当时曾和蒋说：我们之所以在大陆失败，有相当大的因素在于不注重思想与文化的工作。因此当时重要的新儒家刊物《民主评论》就是徐先生向蒋介石争取到经费和唐君毅先生及牟宗三先生共同创办的。除了《民主评论》外，另外一份重要的刊物即是由胡适、张佛泉及雷震先生所创办的《自由中国》杂志，它较倾向自由主义。这两份杂志是当时分别代表传统及自由的两份机关杂志。我们再回来看新亚书院，虽然当时草创时异常艰辛，但后来由于获得Yale大学的补助，作为其在东方的一个合作机构，因此才建筑起校舍，提高教员的薪水，而发展出新的局面。到于新亚成为中文大学的一部份，则又是后来的事。」


资料来源：刘述先：《新儒学的开展》（台北：东海大学通识教育中心，1997年），页50-52。
[image: image28.jpg]



	「我于民三十八年到台，唐先生则由广州移港，参加办新亚书院。两地异处，而精神则相呼应。时徐复观先生办民主评论于香港，吾与唐先生等皆为常期撰稿人。吾之道德的理想主义、历史哲学、政道与治道，诸书，皆当时在民主评论发表者。而唐先生抒发尤多，诸如人文精神之重建、中国人文精神之发展、人生之体验、中国文化之精神价值、文化意识与道德理性，等书，亦皆在民主评论发表者。『弘大而辟，深闳而肆』，『彼其充实不可以已』，『其于宗也，可谓调适而上遂矣。』凡此诸语，可为唐先生书之写照。时下青年仍应当细读此等不朽之作，藉以恢弘其志气，提高其理想，敦笃其性情，勿得浸淫于邪僻奢靡之风，以代沟为借口，以迂阔视之也。
吾在台自三十八年起，定居十年。自四十九年来港，任教于香港大学八年，后复转至中文大学新亚书院任教七年，至退休为止。此十五年间，吾渐收敛其精神，从事学究之工作，前后写成才性与玄理、心体与性体、佛性与般若、智的直觉与中国哲学、现象与物自身，等书。而唐先生则参与校政，尽瘁于新亚。其初新亚参加中文大学，不免需要一番改制，在此过渡期，动辄以港大为准，受港大之指导，受洋人之气。唐先生当日告余曰：直可谓受洋罪。既参加已，中文大学正式成立，唐先生复为维护联合制，保持新亚教学与行政之独立，日日与一般所谓假洋鬼子相抗衡，直至联合制被废，新亚被吞没（其他两院校亦然），新亚董事会全体辞职，而后止。唐先生对新亚感情特深，近十几年来，其生命几全部耗费于新亚。而新亚之作始以及其后之发展本驳杂不纯；人事，口舌，是非，恩怨，又极多。唐先生身处其中直如处炼狱，其心身之受伤可想而知。然而即如此，复又力写其中国哲学原论（共六册），以及心灵九境（共两册）诸大作。外而抗尘抵俗，内而著书立说，如此双线进行，非有庞大之精神如唐先生者，其孰能支撑得住！然而紧张过度，则强忍力持，耗损必甚。夫人之精神有限，若此等诸大作须费七八年之时间始能写得成，则待退休后，从容为之，所成必更精纯。今同时进行，稍失从容之旨。一失从容，便涉遑急。虽铁打金刚，亦难支持，况血肉之躯乎！然此亦与个人性情气质有关，亦难勉强。以唐先生之省察工夫，夫岂不知？所谓看得透，忍不过，亦莫可如何也。吾为朋友伤，亦为朋友痛。今于其遽归道山，益增痛楚，常俯仰感概不能已。」


说明：此文是唐君毅于1978年辞世后，牟宗三所写的纪念文字。此中牟氏忆述与唐氏多年的努力奋斗，正是当代新儒家发展最生动的见证。
资料来源：牟宗三：〈悼念唐君毅先生〉，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷30，《纪念集》，页24-25。
[image: image29.jpg]



	「传统儒学的特色在于它全面安排人间秩序，因此只有通过制度化才能落实。没有社会实践的儒学似乎是难以想象的。即使在道德领域内，儒学的真正试金石也只能是在实践中所造成的人格，即古人所说的『气象』或『风范』。如果儒学仅仅发展出一套崭新而有说服力的道德推理，足以与西方最高明的道德哲学抗衡，然而这套推理并不能造就一个活生生的人格典范，那么这套东西究竟还算不算儒学恐怕总不能说不是一个问题。……
在传统时代，到处都可以是儒家『讲学』之地，不必限于书院、私塾、明伦堂之类地方，连朝廷之上都可以有经筵讲座。今天的儒学似乎只能在大学哲学系中存身，而且也不是每一个哲学系中都有儒学，此外当然还可以有一些零星的儒学社群，但也往往要依附在大学制度之中，那么是不是儒学的前途即寄托在大学讲堂和少数人的讲论之间？这样的儒学其可能的最高成就是什么？是不是即在于通过西方的思辩方式而最后取得与西方的哲学界、宗教界平等对话的资格？……
如果儒学不甘仅为『游魂』而仍想『借尸还魂』，那么何处去找这个『尸』？以『家』为『尸』吗？今天是小家庭制度，孝悌将如何安顿？更如何应付愈来愈显著的个人主义的趋势？以『国』为『尸』吗？今天中国人所追求的是『民主』，这恰恰不是儒学最见精彩之所在。
我们提出这许多问题，好像是在继续反儒学的运动。其实这决不是此文的用意所在。此文的目的仅在用比较尖锐的问题凸显出儒学的现代困境。这些问题都不能有简单的答案，甚至根本未必有答案，有些则不一定是适当的问题，而且问题的提法也大可斟酌，无论我个人怎样同情儒学，我对于儒学困境的估计宁可失之于过高，而不愿失之于过低。」


资料来源：余英时：〈现代儒学的困境〉，收氏着：《现代儒学论》（美国：八方文化企业公司，1996年），页163-164。
建议讨论问题：
1. 据资料一所述，当代新儒家是因哪一份文献而得名？作者为什么说当代新儒家是源于二○年代的文化保守主义所发展而来的？
2. 依资料二，刘述先（当代新儒家第三代的代表人物）如何区分广义的「现代新儒学」与狭义的「当代新儒家」？他为广义的「现代新儒学」所应包括的人物作了一个怎样的分类架构？另钱穆为什么不属于狭义的「当代新儒家」？
3. 依资料三，刘述先认为「现代新儒学」从二○年代起经历了哪四波的发展？
4. 依资料四及五，当代新儒家主要是以何种方式来复兴儒学或传统文化？
5. 依资料六，余英时为什么说儒学在现代已变成了「游魂」？按照他的说法，你认为当代新儒家的工作是否已成功为儒学「借尸还魂」？

[image: image30]

[image: image31]
[image: image32.jpg]



	「此宣言之缘起，初是由张君劢先生去年春与唐君毅先生在美谈到西方人士对中国学术之研究方式，及对中国与政治前途之根本认识，多有未能切当之处，实足生心害政，遂由张先生兼函在台之牟宗三徐复观二先生，征求同意，共发表一文。后经徐牟二先生赞同，并书陈意见，由唐先生与张先生商后，在美草定初稿，再寄徐牟二先生修正。往复函商，遂成此文。此文初意，本重在先由英文发表，故内容与语气，多为针对若干西方人士对中国文化之意见而说。但中文定稿后，因循数月，未及移译。诸先生又觉欲转移西方人士之观念上之成见，亦非此一文之所能为功。最重要者仍为吾中国人之反求诸己，对其文化前途，先有一自信。故决定先以中文交民主评论及再生二杂志之一九五八年之元旦号，同时发表。特此致谢。」


资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页3。
[image: image33.jpg]



	「在正式开始本宣言正文之前，我们要先说明，我们之联名发出此宣言，曾迭经考虑。首先，我们相信：如我们所说的是真理，则用一人的名义说出，与用数人的名义说出，其真理之价值毫无增减。其次，我们之思想，并非一切方面皆完全相同，而抱大体相同的中西人士，亦并不必仅我们数人。再其次，我们亦相信：一真正的思想运动文化运动之形成，主要有赖于人与人之思想之自然的互相影响后，而各自发出类似的思想。若只由少数已有某种思想的人，先以文字宣称其近于定型的思想，反易使此外的人感觉这些思想与自己并不相干，因而造成了这些思想在散布上的阻隔。
但我们从另一方面想，我们至少在对中国文化之许多主张上是大体相同，并无形间成为我们的共信。固然成为一时少数人的共信的，不必即是真理，但真理亦至少必须以二人以上的共信为其客观的见证。如果我不将已成为我们所共信的主张说出，则我们主张中可成为真理的成份，不易为世人所共见。因此，亦将减轻了我们愿为真理向世人多方采证的愿望。至于抱有大体相同思想的中西人士，我们在此宣言上未能一一与之联络，则为节省书疏往返之繁。但我们决不愿意这些思想只被称为我们几个人的思想。这是在此宣言正文之前，应当加以预先声明的。」


资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页4。
[image: image34.jpg]



	「在此宣言中，我们所要说的，是我们对中国文化之过去与现在之基本认识及对其前途之展望，与今日中国及世界人士研究中国学术文化及中国问题应取的方向，并附及我们对世界文化的期望。……
……
我们之所以要把我们对自己国家文化之过去现在与将来前途的看法，向世界宣告，是因为我们真切相信：中国文化问题，有其世界的重要性。我们姑不论中国为数千年文化历史，迄未断绝之世界上极少的国家之一，及十八世纪以前的欧洲人对中国文化的称美，与中国文化对于人类文化已有的贡献。但无论如何，中国现有近于全球四分之一的人口摆在眼前。这全人类四分之一的人口之生命与精神，何处寄托，如何安顿，实际上早已为全人类的共同良心所关切。中国问题早已化为世界的问题。如果人类的良心，并不容许用原子弹来消灭中国五亿以上的人口，则此近四分之一的人类之生命与精神之命运，便将永成为全人类良心上共同的负担。而此问题之解决，实系于我们对中国文化之过去现在与将来有真实的认识。如果中国文化不被了解，中国文化没有将来，则这四分之一的人类之生命与精神，将得不到正当的寄托和安顿；此不仅将招来全人类在现实上的共同祸害，而且全人类之共同良心的负担，将永远无法解除。」


资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页4-5、5。
建议讨论问题：
1. 依资料一，什么是唐牟徐张四先生构思写作〈宣言〉的缘起？〈宣言〉原先的对象为何？后何故改于《民主评论》及《再生》两杂志1958年的元旦号同时发表？
2. 依资料二，什么是唐牟徐张四先生曾考虑过不以〈宣言〉方式发表意见的原因？又是什么原因使得他们最后决定发表〈宣言〉？
3. 依资料三，什么是唐牟徐张四先生在〈宣言〉中所要说的？他们有何理由认为中国文化之不能复兴将会成为全人类共同良心的负担？

[image: image35]
[image: image36.jpg]



	「〔……〕而世界人士之了解中国与其学术文化，亦有因其出发之动机不同，而限于片面的观点，此观点便阻碍其去作更多方面的更深入的认识。此有三者可说。……
（一）中国学术文化之介绍入西方，最初是三百年前耶稣会士的功绩。耶稣会士之到中国，其动机是传教。为传教而输入西方宗教教义，及若干科学知识技术到中国。再回欧洲即将中国的经籍，及当时之宋明理学一些思想，介绍至西方。当然他们这些使中西文化交流的功绩，都是极大的。但是亦正因其动机，乃在向中国传教，所以他们对中国学术思想之注目点，一方是在中国诗书中言及上帝，与中国古儒之尊天敬神之处，而一方则对宋明儒之重理重心之思想，极力加以反对。此种反对之著作，可以利玛窦之天主实义，孙璋之性理真诠作代表。他们回到欧洲，介绍宋明儒思想，只是报导性质，并不能得其要点。……此正由耶稣会士之根本动机，是在中国传教，其在中国之思想战线，乃在援六经及孔子之教，以反宋明儒，反佛老，故他们对宋明儒思想之介绍，不是顺着中国文化自身之发展，去加以了解，而只是立足于传教的立场之上。
（二）近百年来，世界对中国文化之研究，乃由鸦片战争、八国联军，中国门户逐渐洞开，而再引起。此时西方人士，研究中国文化之动机，实来自对运入西方，及在中国发现之中国文物之好奇心。例如斯坦因、伯希和等在敦煌所发现之文物，所引起之所谓敦煌学之类。由此动机而研究中国美术考古，研究中国之西北地理，中国之边疆史、西域史、蒙古史、中西交通史，以及辽金元史、研究古代金石甲骨之文字，以及中国之方言、中国文字与语言之特性等，皆由此一动机一串相连。对此诸方面之学问，数十年来中国及欧洲之汉学家，各有其不朽之贡献。但是我们同时亦不能否认，西方人从中国文物所引起之好奇心，及到处走发现、收买、搬运中国文物，以作研究材料之兴趣，并不是直接注目于中国这个活的民族之文化生命、文化精神之来源与发展之路向的。此种兴趣，与西方学者，要考证已死之埃及文明、小亚细亚文明、波斯文明，而到处去发现、收买、搬运此诸文明之遗物之兴趣，在本质上并无分别。而中国清学之方向，原是重文物材料之考证。直到民国，所谓新文化运动时整理国故之风，亦是以清代之治学方法为标准。中西学风，在对中国文化之研究上，两相凑泊，而此类之汉学研究，即宛成为世界人士对中国文化研究之正宗。
（三）至最近一二十年之世界之对中国文化学术之研究，则又似发展出一新方向。此即对于中国近代史之兴趣。此种兴趣，可谓由中日战争及中国大陆之赤化所引起。在中日战争中，西方顾问及外交界人士之来中国者，今日即多已成为中国近代史研究之领导人物。此种对中国近代史研究之动机，其初乃由西方人士，与中国政治社会之现实的接触，及对中国政治与国际局势之现实的关系之注意而引起。……由此以研究近代史，则研究者，必须先超越其个人对现实政治之主观态度，并须常想到其在现实政治中，所接触之事实，或只为偶然不重要之事实，或只为在未来历史中，即将改变之事实，或系由中国文化所遇之曲折，而发生之事实。由是而其所拟定之问题，当注目之事实，及用以解释事实之假设，与导向之结论，皆须由其对中国文化历史之整个发展方向之认识，以为决定。然因世界汉学者，研究中国近代史之兴趣，本多由其对中国政治社会之现实的接触，及对中国政治，与国际局势之现实关系之注意而起，则上述之偏弊，成为在实际上最难除去者。我们以上所说，并无意否认根据任何动机，以从事研究中国学术文化史者所作之努力，在客观上之价值。此客观价值，亦尽可超出于其最初研究时之主观动机之外。而研究者在其研究过程中，亦可不断改变其原来之主观动机。但是我们不能不说此诸主观动机，在事实上，常使研究者只取一片面的观点，去研究中国之学术文化，而在事实上亦已产生了不少对于中国学术文化之过去现在与未来之误解。」


资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页6-10。
[image: image37.jpg]



	「我们首先要恳求：中国与世界人士研究中国学术文化者，须肯定承认中国文化之活的生命之存在。我们不能否认，在许多西方人与中国人之心目中，中国文化已经死了。如斯宾格勒，即以中国文化到汉代已死。而中国五四运动以来流行之整理国故之口号，亦是把中国以前之学术文化，统于一『国故』之名词之下，而不免视之如字纸篓中之物，只待整理一番，以便归档存案的。……于是一切对中国学术文化之研究，皆如只是凭吊古迹。这一种观念，我们首先要恳求大家将其去掉。我们不否认，百年来中国民主建国运动之着着失败，曾屡使爱护中国的中国人士与世界人士，不断失望。我们亦不否认，中国文化正在生病，病至生出许多奇形怪状之赘疣，以致失去原形。但病人仍有活的生命。我们要治病，先要肯定病人生命之存在。不能先假定病人已死，而只足供医学家之解剖研究。至于要问中国文化只是生病而非死亡之证据在那里？在客观方面的证据，后文再说。但另有一眼前的证据，当下即是。就是在发表此文的我们，自知我们并未死亡。如果读者们是研究中国学术文化的，你们亦没有死亡。如果我们同你们都是活的，而大家心目中同有中国文化，则中国文化便不能是死的。在人之活的心灵中的东西，纵使是已过去的死的，此心灵亦能使之复活。人类过去之历史文化，亦一直活在研究者的了解、凭吊、怀念的心灵中。这个道理，本是不难承认的极平凡的道理。……但是一个自以为是在用自己之生命心血，对人类过去之历史文化作研究者，因其手边只有这些文物，于是总易忘了此过去之历史文化之本身亦是无数代的人，以其生命心血，一页一页的写成的；总易忘了这中间有血、有汗、有泪、有笑，有一贯的理想与精神在贯注。因为忘了这些，便不能把此过去之历史文化，当作是一客观的人类之精神生命之表现。遂在研究之时，没有同情，没有敬意，亦不期望此客观的精神生命之表现，能继续的发展下去；更不会想到：今日还有真实存在于此历史文化大流之中的有血有肉的人，正在努力使此客观的精神生命之表现，继续发展下去，因而对之亦发生一些同情和敬意。这些事，在此种研究者的心中，认为是情感上的事，是妨碍客观冷静的研究的，是文学家，政治宣传家，或渲染历史文化之色彩的哲学家的事，不是研究者的事。但是这种研究者之根本错误，就在这里。这一种把情感与理智割裂的态度，忽略其所研究之历史文化，是人类之客观精神生命之表现的态度，正是原于此种研究者之最大的自私，即只承认其研究工作中，有生命、有心血，此外皆无生命、无心血。此是忘了人类之历史文化，不同于客观外在的自然物，而只以对客观外在之自然物之研究态度，来对人类之历史文化。此是把人类之历史文化，化同于自然界的化石。这中间不仅包含一道德上的罪孽，同时也是对人类历史文化的最不客观的态度。因为客观上的历史文化，本来自始即是人类之客观精神生命之表现。我们可以说，对一切人间的事物，若是根本没有同情与敬意，即根本无真实的了解。……此敬意是一导引我们之智慧的光辉，去照察了解其他生命心灵之内部之一引线。只有此引线，而无智慧之运用，以从事研究，固然无了解。但是莫有此敬意为引线，则我们将对此呈现于感觉界之诸表象，只凭我们在主观上之习惯的成见，加以解释，以至凭任意联想的偶发的奇想，加以解释。这就必然产生无数的误解，而不能成就客观的了解。要成就此客观的了解，则必须以我们对所欲了解者的敬意，导其先路。敬意向前伸展增加一分，智慧的运用，亦随之增加一分，了解亦随之增加一分。」


说明：此处可见当代新儒家对实证主义（positivism）的批判。所谓实证主义，简单而言，就是强调研究者必须中立，避免任何主观因素的干扰，再运用正确的方法，便能客观地把握研究对象。实证主义者以为这是现代科学的方法，亦是寻找真理的方法。必须指出，二十世纪后半期实证主义在西方已备受质疑。新儒家则认为实证主义不是研究中国文化的恰当方法，盖其将中国文化视为与研究者完全无涉的客观外在物。
资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页10-13。
[image: image38.jpg]



	「如上所说，我们研究中国之历史文化学术，要把它视作中国民族之客观的精神生命之表现来看。但这个精神生命之核心在那里？我们可说，它在中国人思想或哲学之中。这并不是说，中国之思想或哲学，决定中国之文化历史。而是说，只有从中国之思想或哲学下手，才能照明中国文化历史中之精神生命。因而研究中国历史文化之大路，重要的是由中国之哲学思想之中心，再一层一层的透出去，而不应只是从分散的中国历史文物之各方面之零碎的研究，再慢慢的综结起来。后面这条路，犹如从分散的枝叶，去通到根干，似亦无不可。但是我们要知道，此分散的枝叶，同时能遮蔽其所托之其所托之根干。这常易使研究者之心灵，只是由此一叶面，再伸到另一叶面，在诸叶面上盘桓。此时人若要真寻得根干，还得要翻到枝叶下面去，直看枝叶之如何交会于一中心根干。这即是说，我们必须深入到历史留传下之书籍文物里面，探求其哲学思想之所在，以此为研究之中心。但我们在了解此根干后，又还须顺着根干，延伸到千枝万叶上去，然后才能从此千枝竞秀，万叶争荣上，看出树木之生机郁勃的生命力量，与精神的风姿。」


资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页13-14。
建议讨论问题：
1. 依资料四，〈宣言〉批评了哪三种世界人士研究中国文化的动机与进路？为什么〈宣言〉认为它们都不能对中国文化有恰当的理解？
2. 依资料五，〈宣言〉为什么认为研究中国文化「须肯定承认中国文化之活的生命之存在」？〈宣言〉用了什么理由来论证中国文化只是生病而未死亡？
3. 依资料五，〈宣言〉为什么认为具备同情与敬意才能对中国文化有真实、客观、相应的了解？究竟同情与敬意在了解的过程中可以发挥什么作用？对于以为同情与敬意会造成感情用事妨碍客观研究的实证观点，〈宣言〉如何批驳之为根本错误？
4. 依资料六，〈宣言〉以为什么是中国文化的核心？〈宣言〉怎样以根干和枝叶作喻来说明研究中国文化所应下手的地方？

[image: image39]
[image: image40.jpg]



	「对于中国文化，好多年来之中国与世界人士，有一普遍流行的看法，即以中国文化是注重人与人之间伦理道德，而不重人对神之宗教信仰的。这种看法，在原则上并不错。但在一般人的观念中，同时以中国文化所重的伦理道德，只是求现实的人与人关系的调整，以维持社会政治之秩序；同时以为中国文化中莫有宗教性的超越感情注，中国之伦理道德思想，都是一些外表的行为规范的条文，缺乏内心之精神生活上的根据。这种看法，却犯了莫大的错误。……
〔……〕照我们的看法，中国诗书中之原重上帝或天之信仰是很明显的。此点三百年来到中国之耶稣会士亦注意到，而祭天地社稷之礼，亦一直为后代儒者所重视，历代帝王所遵行，至民国初年而后废。而中国民间之家庭，今亦尚有天地君亲师之神位。说中国人之祭天地祖宗之礼中，莫有一宗教性的超越感情，是不能说的。……
至于纯从中国人之人生道德伦理之实践方面说，则此中亦明涵有宗教性之超越感情。在中国人生道德思想中，大家无论如何不能忽视由古至今中国思想家所重视之天人合德，天人合一，天人不二，天人同体之观念。……
此外中国人之人生道德伦理之实践方面之学问，此乃属中国所谓义理之学中。此所谓义理之事，乃自觉的依据义理之当然以定是非，以定自己之存心与行为，此亦明非只限于一表面的人与人之关系之调整，以维持政治社会之秩序，而而其目标实在人之道德人格之真正的完成。此人格之完成系于人之处处只见义理之当然，而不见利害，祸福，得失，生死。而此中之只求依义理之当然，而不求茍生茍存，尤为儒者之学之所特注意的。我们须知，凡只知重现实的功利主义者，自然主义者，与唯物主义者，都不能对死之问题正视。因死乃我的现实世界之不存在，故死恒为形上的宗教的思想之物件。然而中国之儒家思想，则自来要人兼正视生，亦正视死的。所谓杀身成仁，舍生取义，志士不忘在沟壑，勇士不忘丧其元，都是要人把死之问题放在面前，而把仁义之价值之超过个人生命之价值，凸显出来。而历代之气节之士，都是能舍生取义、杀身成仁的。西方人对于殉道者，无不承认其对于道有一宗教性之超越信仰。则中国儒者之此类之教及气节之士之心志与行为，有岂无一宗教性之信仰之存在？而中国儒者之言气节，可以从容就义为最高理想，此乃自觉的舍生取义。此中如无对义之绝对的信仰，又如何可能？此所信仰的是什么，这可说即是仁义之价值之本身，道之本身。亦可说是要留天地正气，或为要行其心之所安，而不必是上帝之诫命，或上帝的意旨。然而此中人心之所安之道之所在，即天地正气之所在，即使人可置死生于度外，则此心之所安之道，一方内在于此心，一方亦即超越个人之现实生命之道，而人对此道之信仰，岂非即宗教性之超越信仰？
我们希望世界人士研究中国文化，勿以中国人只知重视现实的人与人间行为之外表规范，以维持社会政治之秩序，而须注意其中之天人合一之思想，从事道德实践时对道之宗教性的信仰。这是我们要大家注意的又一点。」


注：依当代新儒家，所谓「宗教性的超越精神（或情感或信仰）」，主要是指人之能超越（transcend）自身的现实困限（limitation）而趋向一理想化（idealization）。换言之，人之求理想化自己的生命就是一个不断超越的历程，或一个求无限量（unlimited）的历程。新儒家把这个历程名为「宗教性的」，是因为他们认为宗教之所以为宗教，正源于信仰者之觉悟其自身之堕落陷溺而更求有一超越堕落陷溺的救赎。从这个角度看，儒家的心性之学及由此而有的天人合一思想、儒者在从事道德实践时对道义之绝对的信仰，以至在日常生活中对天地君亲师的崇敬等，都是这种宗教性的超越精神或情感或信仰的流露。
资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页17-22。
[image: image41.jpg]



	「我们从中国人对于道之宗教性信仰，便可转到论中国之心性之学。此心性之学，是中国古时所谓义理之学之又一方面，即论人之当然的义理之本源所在者。此心性之学，亦最为世之研究中国学术文化者，所忽略所误解的。而实则此心性之学，正为中国学术思想之核心，亦是中国思想中之所以有天人合德之说之真正理由所在。
中国心性之学，乃至宋明而后大盛。宋明思想，亦实系先秦以后，中国思想第二最高阶段之发展。……
……
因中国此种由孔孟至宋明之心性之学，有此种特殊的性质，所以如果一个人其本身不从事道德实践，或虽从事道德实践，而只以之服从一社会的道德规律、或神之命令、与新旧约圣经一章一句为事者，都不能真有亲切的了解。换句话说，即这种学问，不容许人只先取一冷静的求知一对象，由知此一对象后，再定我们行为的态度。此种态度，可用以对外在之自然与外在之社会，乃至对超越之上帝。然不能以之对吾人自己之道德实践，与实践中会觉悟到之心性。此中我们必须依觉悟而生实践，依实践而更增觉悟。知行二者，相依而进。此觉悟可表达之于文字，然他人之了解此文字，还须自己由实践而有一觉悟。此中实践如差一步，则觉悟与真实之了解，即差一步。在如此之实践与觉悟，相依而进之历程中，人之实践的行为，固为对外面之人物等的。但此觉悟，则纯是内在于人自己的。所以人之实践行为，向外面扩大了一步，此内在之觉悟，亦扩大了一步。依此，人之实践的行为及于家庭，则此内在之觉悟中，涵摄了家庭；及于国家，则此内在之觉悟中，涵摄了国家；及于天下宇宙，及于历史，及于一切吉凶祸福之环境，我们之内在的觉悟中，亦涵摄了此中之一切。由此而人生之一切行道而成物之事，皆为成德而成己之事。凡从外面看来，只是顺从社会之礼法，或上遵天命，或为天下后世，立德、立功、立言者，从此内在之觉悟中看，皆不外尽自己之心性。人之道德实践之意志，其所关涉者无限量，而此自己之心性亦无限量。然此心性之无限量，却不可悬空去拟议，而只可从当人从事于道德实践时，无限量之事物自然展现于前，而为吾人所关切，以印证吾人与天地万物实为一体。而由此印证，即见此心此性，同时即通于天。于是人能尽心知性则知天，人之存心养性亦即所以事天。而人性即天性，人德即天德，人之尽性成德之事，皆所以赞天地之化育。所以宋明儒由此而有性理即天理，人之本心即天心，人之良知之灵明，即天地万物之灵明，人之良知良能，即干知坤能等思想，亦即所谓天人合一思想。此中精微广大之说，自非我们今所能一一加以论列者。然由先秦之孔孟，以至宋明儒，明有一贯之共同认识。共认此道德实践之行，与觉悟之知，二者系相依互进，共认一切对外在世界之道德实践行为，唯依于吾人之欲自尽此内在之心性，即出于吾人心性，或出于吾人心性自身之所不容自已的要求；共认人能尽此内在心性，即所以达天德、天理、天心而与天地合德，或与天地参。此即中国心性之学之传统。……然而在西方文化中，言形上学、哲学、科学，则为外于道德实践之求知一客观之对象，此为希腊之传统；言宗教则先置定一上帝之命令，此为希伯来之传统；言法律、政治、礼制、伦理，则先置定其为自外规范人群者，此主要为罗马法制伦理之传统。中国心性之学，则于三者皆不类。遂为今日世界与中国之学人，习于以西方文化学术观点，看中国之学术文化者所忽略，或只由一片面之观点去看，而加以误解。而不知不了解中国心性之学，即不了解中国之文化也。」


说明：儒家心性之学的关键首先在于人心（或人性）的觉悟，此觉悟用另一种说法，即前述人之宗教性的超越精神（超越现实困限而求理想化）的表现。至于觉悟的具体内容，儒家的答案是觉悟人性中的「仁」，即人之能关爱自己与他人的能力，并肯认此仁为道德的、应当的、正当的；仁即是义。又既云觉悟，即必涵生命的转变，亦即实践。用传统的话说，就是知行合一。人本乎此觉悟实践，乃求不断扩充仁爱之心，而仁爱所及的对象，则即收摄于人的自我之中。例如，我仁爱父母，父母即成为我的「自我」所不可或缺的部分；我仁爱家、国、天下，家、国、天下亦即成为我的「自我」所不可或缺的部分。可见人的自我是可以不断扩大成「大我」的（或不断超越的，或无限量的），最极致则天地万物皆摄入人的自我之中，此即天人合一之谓。尤有进者，当人不断实践仁爱时，乃能体认到天地万物之所以皆得其位育（位置与育养），正是有一最大的仁爱力量敷施作用于其中的结果；此最大的仁爱力量，儒者名之为生生的天道（或天、天理、天德、太极等）。总而言之，可知依新儒家，心性之学是通哲学道德宗教以为一的。
资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页22、25-27。
建议讨论问题：
1. 依资料七，〈宣言〉为什么说把中国的伦理道德思想视为只是外表的行为规范乃是莫大的错误？什么是〈宣言〉所说的中国伦理道德思想背后的「宗教性的超越精神」？
2. 依资料七，〈宣言〉以什么理由来论证中国文化具有宗教性的超越精神？
3. 依资料八，儒家思想发展到哪一个时期心性之学乃大盛？人心的觉悟在心性之学中有何作用？人心觉悟以后为何可达至「吾人与天地万物实为一体」的印证？
4. 依资料八，〈宣言〉为何认为儒家的心性之学易为当今世界与中国的学人所忽略或误解？
5. 合资料七、八，你认为「宗教性的超越精神」与「心性之学」有什么关系？它们在中国文化或儒家思想中是两个相通的抑或不同的方面？

[image: image42]
[image: image43.jpg]



	「〔……〕我们要论中国文化理想之不足，我们必需先了解中国文化之理想，其本身应向什么方向伸展，才能更高更大，以反照出以前文化之缺点。要使此理想更高更大，一般的想法，总是最好把其他文化之理想，亦包括于中国文化的理想之中。但是这种想法，只是想由加添法来扩大中国文化之理想，而没有注意到此文化之本身，要求向什么方向伸展其理想之问题。……
我们说中国文化依其本身之要求，应当伸展出之文化理想，是要使中国人不仅由其心性之学，以自觉其自我之为一『道德实践的主体』，同时当求在政治上，能自觉为一『政治的主体』，在自然界、知识界，成为『认识的主体』及『实用技术的活动之主体』。这亦就是说中国需要真正的民主建国，亦需要科学与实用技术，中国文化中须接受西方或世界之文化。但是其所以需要接受西方或世界之文化，乃所以使中国人在自觉成为一道德的主体之外，兼自觉为一政治的主体、认识的主体，及实用技术活动的主体。而使中国人之人格有更高的完成，中国民族之客观的精神生命有更高的发展。此人格之更高的完成，与民族之精神生命之更高的发展，正是中国人之要自觉的成为道德实践之主体之本身所要求的，亦是中国民族之客观的精神生命之发展的途程中，原来所要求的。」


说明：此处透露出当代新儒家并不以为西方传入的民主与科学是对传统文化的致命打击。盖中国传统文化的理想如本是道德的追求民族文化之不断善化（犹如民族文化下的每一个人之追求不断善化自己），则过去只讲个人道德实践的心性之学是不足够的。假如科学能使人更好地与自然交往；民主能更好地安排人与人的权分责任，则中国传统文化的理想是会理当要求吸收科学与民主的。易言之，新儒家认为科学与民主不但不与中国传统文化的固有理想相冲突，相反，科学与民主是中国传统文化的固有理想得以充分成就所必须具备的条件。剩下来的问题只是，中国传统文化过去偏重道德的精神或心态，今当如何发展以求能协合于科学与民主的精神或心态。这也就是说，如何在「道德实践的主体」的基础上，更求有「认识主体」与「政治主体」的自觉。
资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页34-35。
[image: image44.jpg]



	「〔……〕关于科学与实用技术一层，我们须先承认中国古代之文化，分明是注重实用技术的。故传说中之圣王，都是器物的发明者。而儒家亦素有形上之道，见于形下之器的思想，而重『正德』『利用』『厚生』。天文数学医学之智识，中国亦发达甚早。在十八世纪以前，关于制造器物与农业上之技术知识，中国亦多高出于西方，此乃人所共知之事。然而我们仍承认中国的文化，缺乏西方科学者，则以我们承认西方科学之根本精神，乃超实用技术动机之上者。西方科学精神，实导原于希腊人之为求知而求知。此种为求知而求知之态度，乃是要先置定一客观对象世界，而至少在暂时，收敛我们一切实用的活动，及道德实践的活动，超越我们对于客观事物之一切利害的判断，与道德价值之判断；而让我们之认识的心灵主体，一方如其所知的观察客观对象，所呈现于此主体之前之一切现象；一方顺其理性之运用，以从事纯理论的推演；由此以使客观对象世界之条理，及此理性的运用中所展现之思想范畴，逻辑规律，亦呈现于此认识的心灵主体之前，而为其所清明的加以观照涵摄者。此种科学之精神，毕竟为中国先哲之所缺。因而其理论科学，不能继续发展；而实用技术之知识，亦不能继续扩充；遂使中国人之以实用技术，利用厚生之活动，亦不能尽量伸展。中国人之缺此种科学精神，其根本上之症结所在，则中国思想之过重道德的实践，恒使其不能暂保留对于客观世界之价值的判断，于是由此判断，即直接的过渡至内在的道德修养，与外在的实际的实用活动。此即由『正德』直接过渡至『利用厚生』。正德与利用厚生之间，少了一个理论科学知识之扩充，以为其媒介；则正德之事，亦不能通到广大的利用厚生之事，或只退却为个人之内在的道德修养。由此退却，虽能使人更体悟到此内在的道德主体之尊严，此心此性之通天德天理——此即宋明理学之成就——然而亦同时闭塞了此道德主体之向外通的门路，而趋于此主体自身之寂寞与干枯。」


资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页35-36。
[image: image45.jpg]



	「〔……〕今认清此点，则中国人不仅当只求自觉成为一道德的主体，以直下贯注于利用厚生，而为实用活动之主体；更当兼求自觉成为纯粹认识之主体。当其自觉求成为认识之主体时，即须能暂忘其为道德的主体，及实用活动之主体。而此事，则对在中国之传统文化下之中国人，成为最难者。……而此道德的主体之要求建立其自身之兼为一认识的主体时，此道德主体，须暂忘其为道德的主体。即此道德之主体，须暂退归于此认识之主体之后，成为认识主体的支持者。直俟此认识的主体，完成其认识之任务后，然后再施其价值判断，从事道德之实践，并引发其实用之活动。此时人之道德主体，遂升进为能主宰其自身之进退，并主宰认识的主体自身之进退，因而更能完成其为自作主宰之道德的主体者。然而我们可以说，人之道德的主体，必须成为能主宰其自身之进退，与认识的主体之进退者，乃为最高的道德的主体。此即所谓人之最大之仁，乃兼涵仁与智者。而当其用智时，可只任此智之客观的冷静的了解物件，而放此智以弥六合，仁乃暂退隐于其后。当其不用智时，则一切智，皆卷之以退藏于密，而满腔子是恻隐之心，处处是价值判断，而唯以如何用其智，以成己成物为念。依此精神以言中国文化之发展，则中国文化中，必当建立一纯理论的科学知识之世界，或独立之科学的文化领域；在中国传统之道德性的道统观念之外，兼须建立一学统，即科学知识之传承不断之统，而此事，正为中国文化中之道德精神，求其自身之完成与升进所应有之事。亦即中国文化中道统之继续所理当要求者。至由理论科学之应用，以发展实用技术，以使中国工业化，则本与中国数千年文化中，重利用厚生之精神一贯者，其为中国人所理当要求，自更无庸论。」


说明：这是就是说当人的心智运用（或主体的运用）从道德转而为认识时，则道德的考虑当退隐而不干预认识，让心智的认识作用充分发挥，为求知而求知，此即可成就科学。但当成就科学后，科学研究的结果作为人类文化活动的一部分，便又牵涉到如何使用等的道德判断问题。于是，此时人之心智的道德运用必须再发挥作用，以为人类一切文化活动的道德判断者。此即上引文字中道德的主体升进为最高的道德的主体的意思。
资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页37-38。
建议讨论问题：
1. 依资料九，何谓「加添法」？〈宣言〉以为中国文化要吸收科学与民主，若使用加添法会忽略了什么？
2. 依资料九，〈宣言〉为何不视科学与民主的传入为对中国传统文化的致命打击？
3. 依资料十，什么是「科学精神」？〈宣言〉认为是什么原因使得中国传统文化缺乏科学精神？
4. 依资料十一，什么是〈宣言〉所谓的「道统」与「学统」？为什么当中国人自觉求成为认识之主体时须能暂忘其为道德的主体？究竟认识之主体（科学精神）与道德的主体（道德判断）有何关系？
5. 依资料十一，〈宣言〉认为中国文化要怎样才能调整其对道德的偏重而发展科学精神？

[image: image46]
[image: image47.jpg]



	「但是中国今虽尚未能完成其民主建国之事业，然我们却不能说中国政治发展之内在要求，不倾向于民主制度之建立。更不能说中国文化中，无民主思想之种子。首先我们应当知道，中国过去政治，虽是君主制度，但此与一般西方之君主制度，自来即不完全相同。此种不同，自中国最早的政治思想上说，即以民意代表天命。故奉天承命的人君，必表现为对民意之尊重，且须受民意之考验。所以在政治制度上，遂『使公卿至于列士献诗……百工谏，庶人传话，近臣尽规，亲戚补察，瞽史教诲』，以求政府成为通上下之情的机构。同时史官的秉笔直书，人臣对于人君死后所共同评定的谥法，都是使人君的行为有多少顾忌。这些都是对君主所施之精神上之限制。由中国政治发展到后来，则有代表社会知识分子在政府中之力量之宰相制度，谏诤君主之御史制度，及提拔中国知识分子从政之征辟制度、选举制度、科举制度等。这些制度，都可使君主在政府内部之权力，受一些道德上的限制。并使政府与社会民间，经常有沟通之桥梁。而这些制度之成立，都表示中国社会之知识分子，所代表之中国文化之力量。只是这些制度之本身，是否为君主所尊重，仍只系于君主个人之道德。如其不加尊重，并无一为君主与人民所共认之根本大法──宪法──以限制之。于是中国知识分子，仍可被君主及其左右加以利用，或压迫、放逐、屠杀。而在此情形下，中国知识分子，则只能表现为气节之士。至此气节之士之精神中，即包涵对于君主及其左右之权力与意志之反抗。由此反抗之仍无救于政治上之昏乱，国家之败亡，即反照出：中国政治制度中，将仅由政府内部之宰相御史等，对君主权力所施之限制，必须转出而成为：政府外部之人民之权力，对于政府权力作有效的政治上的限制。仅由君主加以采择与最后决定，而后施行之政治制度，必须化为由全体人民所建立之政治制度，即宪法下之政治制度。只是由篡窃战争，始能移转之政权，必须化为可由政党间，作和平移转之政权。此即谓由中国君主制度本身之发展，及中国文化对于君主制度下政治之反抗与要求，中国政治必须取消君主制度，而倾向于民主制度之建立。」


资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页39-40。
[image: image48.jpg]


：
	「我们所以说中国过去儒家之『天下为公』、『人格平等』之思想，必须发展为今日之民主建国之思想与事业者，则以此思想之发展，必与君主制度相矛盾。因君主之家天下，毕竟仍是天下为私。」


资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页41。
[image: image49.jpg]


：
	「〔……〕所以人君若真能树立其道德的主体，则彼纵能以德化万民，亦将以此德化万民之事之本身，公诸天下，成为万民之互相德化。同时亦必将其所居之政治上之位，先公诸天下，为人人所可居之公位。然而肯定政治上之位，皆为人人所可居之公位，同时即肯定人人有平等之政治权利，肯定人人皆平等的为一政治的主体。既肯定人人平等的为一政治的主体，则依人人之公意而制定宪法，以作为共同行使政治权利之运行轨道，即使政治成为民主宪政之政治，乃自然之事。由是而我们可说，从中国历史文化之重道德主体之树立，即必当发展为政治上之民主制度，乃能使人真树立其道德的主体。……此中即有中国文化中之道德精神，与君主制度之根本矛盾。而此矛盾，只有由肯定人人皆平等为政治的主体之民主宪政，加以解决，而民主宪政，亦即成为中国文化中之道德精神自身发展之所要求。今日中国之民主建国，乃中国历史文化发展至今之一大事业，而必当求其成功者，其最深理由，亦即在此。」


资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页41-42。
建议讨论问题：
1. 依资料十二，什么是传统君主的「精神上的限制」与「道德上的限制」？这些限制对君主有用吗？
2. 依资料十二，为什么〈宣言〉认为中国文化中有民主思想的种子？
3. 依资料十二，〈宣言〉提出要有效地限制政治上的权力，中国政治应作出怎样的转变？
4. 依资料十三、十四，〈宣言〉何以认为中国文化中之道德精神与君主制度有根本的矛盾？〈宣言〉如何根据这一矛盾来论证民主宪政是「中国文化中之道德精神自身发展之所要求」？

[image: image50]
[image: image51.jpg]



	「马列主义之专政思想所以不能长久成为中国文化政治之最高指导原则，其根本理由。一、在马列主义想否认普遍的人性，而只承认阶级的人性，因而想打倒一切建基于普遍的人性基础上之宗教、哲学、文学、艺术、道德、而彻底以阶级的观点，加以划分。此处是违悖了世界一切高级文化之共同原则，尤与中国数千年之文化思想中之植根于对此人心人性，以建立道德的主体者相违，而想截断中国历史文化之统绪。二、在由其阶级的人性观，所产生的无产阶级的组织，想否认每一人的个性与自由人权，这是与一切人之各为一个人，因而必有其个性，亦当有其自由人权相违的。三、在中国文化之历史的发展，是必然要使中国人除成为一道德的主体外，兼成为一政治的主体，认识的主体，及实用技术的主体。人要成为一认识的主体，则其思想理性决不能为教条所束缚，而思想之自由，学术之自由，必当无条件的被肯定。四、在中国人民要成为政治的主体，则既不能容许君主一人在上，人民成为被治者，亦不能容许一党专政，使党外人皆只成为被治者。五、在中国传统政治中问题之一，在对于改朝易姓、君主继承等问题，无妥善的解决。但以前之君主继承，尚有习惯相传，儒家所力加维护以求天下之安定之传长子制度，而在共党之极权政治中，则最高政治领袖之继承问题，连类似传子之制亦无法建立，则只有归于如苏联列宁死后史达林死后之互相砍杀。此砍杀之必然产生，乃在于共党体制之内，视抱不同之意见之人，为必不能并存的敌人。有我无敌，有敌无我。此乃共党体制所造成之心理状态。于是共党内权力之争，同时即为参与者的生命的生死之争。故此砍杀，乃由一党专政之本性所注定者。欲避此砍杀，只能由全民依共同遵守之宪法，以行自由之选举。使政权能在和平中移转。由此种种理由，则我们虽亦可承认在中共之集体组织之专政下，若干集体的实用技术性之事业，可暂表现若干成绩；然对整个中国文化之发展言，对人之个性自由人权言，对人之普遍的人性，与依于此普遍的人性，而建立之一切人类文化言，此专政乃不当长久，事实上亦必不能长久者。」


资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页46-47。
建议讨论问题：
1. 依资料十五，〈宣言〉提出了哪五个理由来说明马列主义的专政思想不能成为中国文化政治之最高指导原则？
2. 依资料十五，〈宣言〉指出马列主义的专政思想与自由人权有什么矛盾？它与中国传统文化及其当前应有之发展又有什么矛盾？

[image: image52]
[image: image53.jpg]



	「然此近代之西方文化，在其突飞猛进之途程中，亦明显的表现有种种之冲突、种种之问题。如由宗教改革而有宗教之战争；由民族国家之分别建立而有民族国家之战争；由产业革命而有资本主义社会中劳资之对立；为向外争取资源，开发殖民地，而有压迫弱小民族之帝国主义行动；及为争取殖民地而生之帝国主义间之战争；为实现经济平等之共产主义之理想，而导致苏俄之极权政治，遂有今日之极权世界，与西方民主国家之对立；而二十世纪以来，亚洲非洲之民族主义兴起，既与西方国家之既得利益相冲突，又因其对欧美之富强而言，整个之亚洲非洲，无异于一大无产阶级，于是亚非民族，既受西方政治上经济上之压迫侵略于前，故共产主义之思潮最易乘虚透入。亚洲非洲之民族主义与共产主义相结合，以反抗西方国家，又适足以遂苏俄一国之野心。在今日科学已发展至核子武器，足以毁灭人类之时期，人类之前途乃惶惶不可终日。此皆近代西方文化之突飞猛进所带来之后果。则我们今日对西方文化，毕竟应如何重新估价？并对之应抱有何种希望？应为吾人所认真思考之问题。
从一方面看，由近代西方文化进步所带来之问题，亦多由西方人自身所逐渐解决。如由宗教自由原则之确立，宗教战争已不可再起。对劳资之冲突，西方文明国家，亦有各种政治上、经济上、社会上之措施。对狭隘的民族国家观念，亦先后有国际联盟，联合国之成立，希望由此加以破除。而自美国由殖民地成为独立国家以来，世界人类的良心，在廿世纪，亦皆同趋向于谋一切殖民地之独立。人类当前的问题，唯在共产之极权世界，与西方民主国家间之对立，而亚非之民族主义，又可能与共产主义相结合。然此亦正为西方人士所竭心尽智以求解决者。但是照我们的看法，这许多问题虽多已解决，但其问题之根原于西方文化本身之缺点者，则今日依然存在。不过今只表现为苏俄之极权世界与西方民主国家之对立局势而已。」


资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页50-51。
[image: image54.jpg]



	「西方人士初步之反省，是归其原因于十九世纪以来西方对亚洲非洲之侵略，以致今日尚有历史遗下之殖民地存在于亚洲及非洲。此种反省之进一步，是如罗素、斯宾格勒之说：西方人在其膨胀其文化力量于世界时，同时有一强烈的权力意志、征服意志，于是引起被征服者之反感。但是照我们之意见，此权力意志还是表面的。真正的西方人之精神之缺点，乃在其膨胀扩张其文化势力于世界的途程中，他只是运用一往的理性，而想把其理想中之观念，直下普遍化于世界，而忽略其他民族文化的特殊性，因而对之不免缺乏敬意，与同情的了解，亦常不能从其他民族文化自身之发展的要求中，去看西方文化对其他民族文化之价值。……这个心习，在一个人身上表现，后果还不严重。但在一群人身上表现，以形成一宗教社会政治经济之改革运动时，则依此心习所积成之一群人之活动，遂只能一往直前，由是而其力量扩张至某一程度，即与另一群抱不同理想之人，互相冲突。此乃近代之宗教战争、民族国家之冲突、经济上阶级之冲突、各种政治上主义信仰者间之斗争，恒归于非常剧烈，无从避免之原因。亦是各西方国家之政治经济文化之力量，必须转而向亚非各洲膨胀，以暂缓和其内部之冲突，遂再转而为对弱小民族之侵略压迫，并造成争殖民地之战争之原因；同时亦即是西方人今日之良心，虽已认殖民地为不当有，在亦愿与亚洲非洲民族结合，但仍不能对亚非民族文化之特殊性，加以尊重与同情的了解，而仍貌合神离之原因。」


资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页51-53。
[image: image55.jpg]



	「〔……〕然而西方人如真欲其对人之态度，与其自身之精神，再进一步。或真欲与东方人，亚洲人及非洲人接触以调整人类关系，谋取世界和平，以保西方文化本身之永远存在于人间世界；则我们认为西方人之精神思想，尚可再上升进一步，除由承继希腊精神、希伯来精神，而加以发展出之近代西方之精神以外，尚可有学习于东方之人生智慧，以完成其自身精神理想之升进者。此有五点可说。」


资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页54。
[image: image56.jpg]



	「西方人应向东方文化学习之第一点，我们认为是『当下即是』之精神，与『一切放下』之襟抱。西方文化精神之长处，在其能向前作无限之追求，作无穷之开辟。……中国以知进而不知退，为人生之危机，而此正西方文化之特点。其所以不知退，则因在其当下精神中，实无可立足之地。则由当下即是之生活智慧，可与西方人以随时可有立足之地，此即可增加西方文化自身之安全感与坚韧性。
其次，西方以承希腊精神之重智而来之文化活动，必表现为概念之构成。此为成就知识之必须条件。但西方人士之沉浸于概念知识之积累者，无形中恒以概念积累之多少，定人生内容之丰富与否。此固有其一面之意义。但概念之本身，对具体之人生而言，本有一距离，具有其限局，而造成其阻隔。人之精神中如时时都背负一种概念的东西，则胸襟不能广大空阔。……一有此概念的东西，则此东西，虽亦可为媒介，以使我们得同其他与此概念发生关系的人接触；但是此种概念的东西，却同时可成为人与人的真实接触之阻隔。此种概念的东西，包括我们预定的计画目标，用以联系人之抽象理想，用以衡量人人之抽象标准。成见、习见等，这些东西在我们求与人有真实接触时，都应一切放下。唯由此放下，而后我与人才有彼此生命之直相照射、直相肯定，而有真实的了解。此事似易而实难，必须极深的修养。此中有各层级之工夫可用。而皆须在平时用，然后我在接触人时，才有真实的接触，与真实的了解。此平时之工夫，是在我平日生活中，随时在自觉有东西时，随时超越之而放下之。此放下之智慧，印度思想中名之为空之智慧、解脱之智慧。在中国道家称之为虚之智慧、无之智慧。中国儒家称之为『空空如也』、『毋意、毋必、毋固、毋我』、『廓然大公』之智慧。」


资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页54-55。
[image: image57.jpg]



	「西方人应向东方人文化学习之第二点，是一种圆而神的智慧。上所谓一切放下之智慧，是消极的。圆而神的智慧，则是积极的。所谓『圆而神』，是中国易经里的名词，与『方以智』对照的。我们可说，西方之科学哲学中，一切用理智的理性所把握之普遍的概念原理，都是直的。其一个接一个，即成为方的。这些普遍的概念原理，因其是抽象的，故其应用至具体事物上，必对于具体体事物之有些方面，有所忽，有所抹杀；便不能曲尽事物之特殊性与个性。要能曲尽，必须我们之智慧，成为随具体事物之特殊单独的变化，而与之宛转俱流之智慧。……西方人亦必须有此圆而神之智慧，乃能真与世界之不同民族、不同文化相接触，而能无所阻隔，并能以同情与敬意与之相遇，以了解其生活与精神之情调与心境；……」


资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页56-58。
[image: image58.jpg]g —+—:




	「西方人应向东方文化学习之第三点，是一种温润而恻怛或悲悯之情。西方人之忠于理想，及社会服务之精神，与对人之热情与爱，都恒为东方人所不及，这是至可宝贵的。但是人对人之最高感情，不只是热情与爱。人之权力意志与占有之念，都可透入于人对人之热情与爱之中。要使此权力意志与占有之念不透入，在西方主要赖其宗教信仰中所陶冶之谦卑，及视自己之一切功德，皆所以光荣上帝，服务于上帝，亦由上帝之恩典而来之种种心情。但是人之权力意志，亦可借上帝作后盾，自信自己之所行，已为上帝所嘉许，而更向前施展。人亦可以私心想占有上帝，如在战争中与人冲突时，祈祷上帝帮助自己。此处上帝之道与人心之魔，又可俱生并长。于是基督教又有对敌人及一切罪人之宽赦（Forgiveness），以求去此病。但是对人之绝对的宽赦，亦可化为对世间一切之『放弃』（Renunciation），而只求自己个人之道福。如要去此『放弃』之病，则仍须再重视爱与热情。此成了一圆圈，而爱与热情中，仍可有权力意志与占有之念。问题仍无究竟之解决。要使此问题有究竟之解决，只有人在开始对人之热情说与爱中，便绝去其权力意志与占有之念之根。要去此根，则爱必须真正与敬同行。……对人若须有真实之敬，则必须对人有直接的、绝对的、无条件的、真视『人之自身为一目的』的敬。能有此敬，则人对人之爱，皆通过礼而表现之，于是爱中之热情，皆向内收敛，而成温恭温润之德。而人对人最深的爱，则化为一仁者恻怛之情。」


资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页58-59。
[image: image59.jpg]



	「西方之应向东方学习之第四点，是如何使文化悠久的智慧。我们以前已说，中国文化是世界上唯一历史久而又自觉其久，并原于中国人之自觉的求其久，而后久的文化。……依自然的道理，一切表现，都是力量的耗竭。耗竭既多，则无一自然的存在力量能不衰。人之自然的精神生命之力，亦然。欲其不衰，人必须一方面有一上通千古，下通万世之由历史意识，所成之心量注，并由此心量，以接触到人心深处，与天地万物深处之宇宙生生之原。……而以此眼光，看西方近代文化之只求效率之快速，这中间正有一大问题存在。在当前的世界，以中国人以前之尚宽闲从容之态度来应付，固然很多不适宜之处。但是近代西方世界，带着整个人类奔驰。人纵皆能乘火箭到星球世界，而一人飞上一个星球，还是终沉入太空之虚无。此并未得人类文化以及西方文化自身，真正长久存在之道。」


注：此处所谓「上通千古，下通万世」之历史意识或心量，是指人的心思，不仅只有平面的、横向的审视自己现在所处的环境及所过的生活，且能立体的、纵向的审视自己的时代与生活是如何继往（延续过去）以开来（发展将来）。这种立体的、纵向的审视就是人的历史意识，也是中国人追求文化悠久的智慧。又当代新儒家以为，人心立体的、纵向的历史意识，无非就是人之自求生生不已，缘此即能通至宇宙创生之原的体认。
资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页60-61。
[image: image60.jpg]ER_-+=:




	「西方人应向东方人学习之第五点是天下一家之情怀。我们承认人类现在虽然有许多国家，而凡未能民主建国之国家，皆须一一先走上民主建国之道路。但是人类最后必然归于天下一家。所以现代人，在其作为一国家之公民之外，必须同时兼备一天下之情怀，而后世界真有天下一家之一日。在这点上说，东方人实更富于天下一家之情怀。中国人自来喜言天下与天下一家。为养成此情怀，儒家、道家、墨家、佛家之思想，皆有所贡献。墨家要人兼爱，道家要人与人相忘，佛家要人以慈悲心爱一切有情，儒家要人本其仁心之普遍涵盖之量，而以『天下为一家，中国为一人』，本仁心以相信『人皆可以为尧舜』，本仁心以相信『东西南北海，千百世之上，千百世之下之圣人心同理同。』……
〔……〕如此，则基督教对人之爱虽以一无条件，仍可以有一条件，即信我的教。此处实有一极大之问题。照儒家的意思，则只要是人，同有能成圣而与天合德之性。儒家并无教会之组织，亦不必要人皆崇拜孔子，因人本皆可成圣而同于孔子。此即使儒家之教，不与一切人之宗教成为敌对。儒家有天地之观念，而无地狱之观念，亦无地狱以容异端。『万物并育而不相害，道并行而不相悖』，乃儒家之信仰。则人类真要有一『天下一家』情怀，儒家之精神实值得天下人之学习，以为未来世界之天下一家之准备。……」


资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页61-62。
[image: image61.jpg]EfR -+ m :




	「我们如承认西方文化，亦有向东方学习的地方，则我们对于中国与世界之学术方向，还有几点主张可以提出。
（一）由于现在地球上的人类，已经由西方文化之向外膨胀，而拉在一起，并在碰面时彼此头破血流。我们想现代人类学术的主要方向，应当是我们上面所谓，由各民族对于其文化缺点之自己反省，把人类前途之问题，共同当作一整个的问题来处理。除本于西方文化传统之多元，而产生的分门别类的科学哲学之专门研究之外，人类还须发展出一大情感，以共同思索人类整个的问题。这大情感中，应当包括对不同民族，不同文化之本身之敬重与同情，及对于人类之苦难，有一真正的悲悯与恻怛之仁。由此大情感，我们可以想到人类之一切民族文化，都是人之精神生命之表现，其中有人之血与泪，因而人类皆应以孔子作春秋的存亡继绝的精神，来求各民族文化之价值方面保存与发展，由此以为各种文化互相并存，互相欣赏，而互相融合的天下一家之世界之准备。
（二）人类要培植出此大的情感，……人类应当还有一种学问，这不是只把自然与人类自己所有之一切，客观化为对象，而加以冷静的研究之学问；而是把人类自身当作一主体的存在看，而求此主体之存在状态，逐渐超凡入圣，使其胸襟日益广大，智慧日益清明，以进达于圆而神之境地，情感日益深厚，以使满腔子存有恻怛之仁与悲悯之心的学问。这种学问不是神学，亦不只是外表的伦理规范之学，或心理卫生之学，而是一种由知贯注到行，以超化人之存在自己，以升进于神明之学。此即中国儒者所谓心性之学，或义理之学，或圣学。……而人不能超化其存在之本身，以向上升进于神明，则人之存在本身不能承载上帝，而宗教信仰亦随时可以动摇。同时人亦承载不起其自身所造成之知识世界，与科学技术所造成之文明世界，故核子弹似随时要从人手中滑出去，以毁灭人类自己。人亦承载不起由其自身所定之政治社会之法制组织，对个人自由所反施之压迫。此即为现代之极权国家，对个人自由所反施之压迫。而今之产业社会之组织对个人自由，亦同有此压迫。人类之承载不起人类自身之所信仰及所造的东西，此根本毛病，正在人类之只求客观的了解世界，以形成知识，本知识以造理想，而再将此理想，不断客观化于自然与社会，成为如存在于人生以外之文化物财。其不断积累加重，而自成一机械的外在桎梏，遂非人力之所能主宰。此处之旋乾转坤的学问，则在人之主体的存在之真正自作主宰性之树立，而此主宰性之树立，则系于人生存在自身之超化升进。此一种学问，亦即中国之所谓立人极之学问。人极立而后人才能承载人之所信仰，并运用人之所创造之一切，而主宰之。这是这个时代的人应当认识的一种大学问。
……
我们记得在十八世纪前的西方曾特别推崇过中国，而十九世纪前半的中国，亦曾自居上国，以西方为蛮夷。十九世纪的后半以至今日，则西方人视东方之中国等为落后之民族，而中国人亦自视一切皆不如人。此见天道好还，丝毫不爽。但是到了现在，东方与西方到了应当以真正眼光，平等互视对方的时后了。中国文化，现在虽表面混乱一团，过去亦曾光芒万丈。西方文化现在虽精彩夺目，未来又毕竟如何，亦可是一问题。这个时后，人类同应一通古今之变，相信人性之心同理同的精神，来共同担负人类的艰难、苦病、缺点、同过失，然后才能开出人类的新路。」


说明：此处对「立人极之学问」的分疏，可参看上面关于心性之学的引文及说明。
资料来源：牟宗三、徐复观、张君劢、唐君毅：《中国文化与世界——我们对中国学术研究及中国文化与世界文化前途之共同认识》，收唐君毅全集编委会编：《唐君毅全集》（台北：台湾学生书局，1991年），卷4之2，页63-65、66。
建议讨论问题：
1. 依资料十六，〈宣言〉指出近代西方文化的进步带来了什么问题？这些问题西方文化自身能解决吗？
2. 依资料十七，〈宣言〉认为近代西方文化之所以出问题的根原何在？
3. 依资料十八，〈宣言〉认为近代西方文化要怎样才能根本解决其问题？
4. 依资料十九，什么是「当下即是之精神」？什么是「一切放下之襟抱」？为何这些是西方人应向东方文化学习的？
5. 依资料二十，什么是「圆而神的智慧」？它跟「方以智」的精神有什么不同？为何这是西方人应向东方文化学习的？
6. 依资料二十一，什么是「温润而恻怛或悲悯之情」？西方人既重视「热情与爱」，为何仍须向东方文化学习这悲悯之情？
7. 依资料二十二，为何西方人应向东方文化学习「如何使文化悠久的智慧」？
8. 依资料二十三，什么是「天下一家之情怀」？为何这是西方人应向东方文化学习的？
9. 依资料二十四，〈宣言〉认为文化的对话应该采取什么态度？文化对话除了反省自身缺点，促进各种文化互相并存、互相欣赏外，还有什么贡献？
10. 依资料二十四，什么是「立人极的学问」？〈宣言〉为何认为这学问是当前时代的人所应当认识的一种大学问？
11. 依资料二十四，〈宣言〉说：「但是到了现在，东方与西方到了应当以真正眼光，平等互视对方的时后了。」就你阅读〈宣言〉的印象，你认为〈宣言〉能做到使中国文化与西方文化平等对话吗？
导论：从文化保守主义到当代新儒家








建议分析内容：





文化保守主义释义。


文化保守主义不同阶段的发展及形态。


当代新儒家。


1958年的《中国文化与世界》宣言。





探讨问题建议：





什么是「文化保守主义」？


怎样理解清末以降文化保守主义的不同发展及形态？


何谓「当代新儒家」？


如何阅读1958年的《中国文化与世界》宣言？





探讨问题建议（1）：什么是「文化保守主义」？





探讨问题建议（2）：怎样理解清末以降文化保守主义的不同发展及形态？








从传统到反传统：清末以降文化保守主义有哪些发展及形态？








当代新儒家与其他文化保守主义有什么不同？








探讨问题建议（3）：何谓「当代新儒家」？





探讨问题建议（4）：如何阅读1958年的《中国文化与世界》宣言？








发表宣言有何目的？








什么是研究中国文化的恰当方法？








中国文化的核心：如何理解心性之学？








中国文化当如何发展以吸收科学？








中国文化当如何发展以吸收民主？








马列主义的专政思想为何不能长久成为中国文化政治的最高指导原则？








西方人应向东方文化学习什么？什么是中西文化对话的应有之道？











238

从文化保守主义到当代新儒家
从文化保守主义到当代新儒家

173

