[image: image1.jpg]PEELP (P2 F5)
JBHAH

(II) #3385



[image: image30.jpg]


中国历史科（中四至中六）
选修部分单元一：二十世纪中国传统文化的发展：承传与转变
中国历史科（中四至中六）


[image: image31.jpg]


[image: image32.jpg]© BEAAUBERFHREEZRER 2010



选修部分单元一：二十世纪中国传统文化的发展：承传与转变

[image: image33.jpg]



[image: image2.jpg]Fr—:~teRtARRANMARA  REERE
(2)




[image: image3.jpg]PR % TR P B K BE OV 1B B R 1B 55 R A






[image: image4]
「文革」后拨乱反正，学术界、思想界迫切感到重建知识的重要性。而意识形态控制的放松，一方面使中国传统文化的研讨得以恢复，另一方面大量西方的人文社会思潮亦不断传入，八○年代思想界百花齐放，一时朝气蓬勃。当时有三股新思潮涌现，值得注意。一是以汤一介为首的「中国文化书院」，主张重检传统文化以配合马克思主义的发展。一是金观涛、刘青峰及包遵信等的「走向未来丛书」，强调以科学的精神来审视中国历史和文化。一是甘阳等年青学人的「现代西方学术文库」，主力吸收欧洲的存在主义、解释学等思想。这三股思潮，除中国文化书院对传统文化有所肯定外，其余的则较倾向于批判以至斩断传统。传统与反传统思潮的角力再度重演。
一九八八年六月中旬，北京电视台播映《河殇》，引起海内外的热烈讨论，可以说是反传统思潮的一个高峰。《河殇》对现实问题的针砭，对文化的反思，活脱脱是五四旧调的重弹。理由是：（1）《河殇》所流露的民族忧患意识，是五四精神的延续；（2）《河殇》把现实各种弊害，通通归罪于中国传统文化；背后那藉思想文化以救国的思维方式与五四如出一辙；（3）重新提倡吸收科学与民主。
若问为何中国现代的思想走了七十年，却像绕了个大圈，又回到五四的起点？余英时提出一个很富启发性的答案。他以为五四本来讲自由、民主与个性解放等，但因迫于现实，乃转向社会主义。其结果则是旧的儒家伦理被新的教条主义取代，个性自由始终无法伸张。到了「文革」的祸害萌发出民族群体的反思，自由民主的议题遂再一次被提到思想的日程上来。至于对传统文化的态度，表面上看「文革」的破四旧已把传统批驳得体无完肤，但实际上却陷落于激进主义的悖论。此即愈是激进地否定传统文化便愈是不自觉地用坏传统来代替好传统。明乎此，则《河殇》把「文革」解读为传统劣根性的表现，便不难理解。问题是，重弹五四的旧调幷不能够帮助我们保守和继承文化传统中的合理成分。
必须指出，反传统的思潮尽管来势汹汹，却无法将恢复传统文化的要求声音掩盖，九○年代出现的「国学热」便是明证。个中的理由在于，「文革」使中国大陆的意识形态破产，在文化与价值处于真空的状态下，不单知识分子表现出重新认识文化传统的严肃要求，甚至官方也开始对中国文化特别是儒学产生兴趣。不过传统文化复兴的契机仍有可能不幸地变成危机，余英时便警告说：官方若想发展一套政治化的儒学来缘饰其政权的合法性，则对儒学而言或将是「死亡之吻」。总之，中国传统文化何去何从，还有待知识分子用心思考。
学习重心（五）：改革开放后中国大陆的传统与反传统思潮



[image: image5]
[image: image6.jpg]



	「更深刻的变化还在思想和文化领域。在拨乱反正，解放思想的口号下，知识分子获得了某种言论空间，出现了建国以来少有的学术繁荣、思想活跃的局面。知识界就重大社会问题和中国的未来走向发表言论的勇气，是前所未有的。
决策层和知识界都有恢复和繁荣科学文化的紧迫感。1977年，在中国科学院哲学社会科学部的基础上，成立中国社会科学院。1979年以后，各省市自治区也先后成立社会科学院所。社会科学院系统、高等学校系统和政府职能部门各类研究机关迅速增加。中国社会科学院所辖研究所由『文革』前的十四个增加到1980年的二十六个，具有标志意义的是，过去长期被视为『资产阶级的伪科学』而成为禁区的社会学、政治学等学科得以恢复。『文革』时期，几乎所有期刊杂志都停办了（1969年全国只剩下20种，1976年恢复到542份），『文革』后各种期刊纷纷复刊、创刊，到1979年达到高潮，全国杂志总数达到1479种。比『文革』前夕的1965年增加680种，增加86%。而且还在不断增加。各种国外人文科学著作和思想不可遏阻地传入中国。建国以来最大规模的翻译浪潮在80年代初出现了。」


资料来源：萧冬连：《历史的转轨——从拨乱反正到改革开放》（香港：香港中文大学中国文化研究所当代中国文化研究中心，2008年，《中华人民共和国史》第十卷），页444-445。
[image: image7.jpg]



	「□问：那么，近年中国大陆涌现了一些什么样的思潮？他们对中国的问题作出什么诊断，开出什么药方呢？
■答：主要有三个，第一个是以汤一介发起的中国文化书院为代表的潮流；第二个是『走向未来』（丛书）所代表的思潮；第三个潮流是更年轻的像甘阳等一批人。
汤一介等人主张重新检视传统文化，认为传统文化不应片面抹杀。这里要补充说明一点，就是在中国大陆谈到思想问题，必须纳进马列的框架内。虽然汤一介说要对传统重新反思，但并不是一些人所说的『复辟』，而是放在『发展马克思主义』的前提下。大陆能够提『发展马克思』，这已是很破天荒了，须知在文革时，稍动一下就要背上『修正主义』的罪名。中国文化书院的这个潮流，可能和海外新儒家探讨的问题较接近。
□问：第二和第三种潮流又有些什么代表人物和想法？
■答：第二种思潮，也就是『走向未来』的一批人，包括金观涛、刘青峰夫妇和包遵信等。其中包遵信的思想不那么严密，而金观涛则可说是好学深思。金观涛原本是学科学的，后来以『系统论』和『控制论』去研究历史。大陆搞中国哲学的人往往不懂外文，也不注意现代化的新思潮，但『走向未来』这批人则视域较广，有比较的观念。他们主要是看中国文化和西方文化在发展方面有何不同，幷提出一个老问题，尝试作出回答，就是中国的科学技术为何到了近代会停滞不前。
第三个潮流就我所知的有甘阳等人，也弄了一套丛书，主要以翻译为主，已经出版了海德格（尔）的《存在与时间》、卡西勒（尔）的《人论》，等等，他们又和金观涛等人不同，他们吸收的是欧洲的存在主义、解释学。这一派的看法更倾向于『全盘西化』，但他们绝不会用『全盘西化』这个名词，因为这在政治上是犯忌的。他们主张全面向外开放，基本上觉得传统的东西是阻碍，应该加速把西方的东西介绍过来。」


资料来源：李怡、方苏访问，方苏整理：〈思想文化危机还是现实危机——刘述先谈大陆思潮、传统文化与现实政治〉（原刊《九十年代》总219期，1988.4），收刘述先：《大陆与海外——传统的反省与转化》（台北：允晨文化，1989年），页5-7。
[image: image8.jpg]



	「□问：你点出了金观涛等人提到中国为什么不产生先进科学的问题。那么，他们怎样看传统、现代及未来呢？
■答：这方面，金观涛的一些看法很有意思。例如，他认为科学的理论、实验和技术三者平衡发展，就会有加速度的进步；但中国以往的情况是技术水平最高，理论最低，而实验则是越到后来就越低。照他的看法，就是中国历史原来的一套对我们现在已不适用，妨碍我们进步，必须改变，要找一套新的发展模式。但对新的模式以及和传统的关系，他却没有太多的讨论。
□问：他们是否认为必须斩断传统的包袱呢？
■答：并不是那么清楚，也许他们刚开始时会有这种想法，但书看得越多，就越不能那么武断。
□问：同是『走向未来』的一群，包遵信的想法又是否更倾向于斩断传统呢？
■答：包遵信仍维持较为『西化』的看法。他论及新儒家时，仍是把梁漱溟、牟宗三以及国内和海外的学者的看法拼凑成一负面的图画。我认为他是把大陆一些『封建』的东西归咎于儒家思想，然后加以挞伐。如果说斩断传统，我想一批更年轻人的看法会更加激进；在他们看来，金观涛等人也归入保守一派了。
□问：也就是第三个潮流，像甘阳等新的一代。为什么说他们的想法激进呢？
■答：像甘阳这一代的人，本来不是研究中国的东西，而是研究外国的。我留意到甘阳，是因为他翻译了卡西勒（Ernst Cassirer）的《人论》，然后又研究欧洲的解释学，再引用到中国来。甘阳等人的丛书叫『现代西方学术文库』，还出了杂志（《文化：中国与世界》）。现在，他们觉得自己做事很困难，不比汤一介等人，得到官方首肯。其实，这是相对的，汤一介等也曾要搞一个《国学集刊》，但却办不成。听说是被上面批为『复古』，而且里面有牟宗三的文章（牟被认为是『反动学人』），结果压了好几年，改名为《中国文化与中国哲学》才印了出来。所以，汤一介他们也受到很大压力，但在甘阳看来已是得到官方支持。甘阳等人翻译西方思潮典籍，也吸引了不少人，像《人论》那样，一印再印，超过二十万本。」


资料来源：李怡、方苏访问，方苏整理：〈思想文化危机还是现实危机——刘述先谈大陆思潮、传统文化与现实政治〉（原刊《九十年代》总219期，1988.4），收刘述先：《大陆与海外——传统的反省与转化》（台北：允晨文化，1989年），页15-16。
[image: image9.jpg]



	「〔……〕我们可以说，儒学即使根本不能促进工业文明、商人精神、科技进步、民主政制，也绝不意味着儒学的价值就因此而减少了一丝一毫，更不意味着儒学就完全没有价值，反之，儒学即使能有这种促进作用也不见得就使它能由此身价暴涨，因为儒学的基本心思向来就不在于此，今后亦大可不必非向此一方向去开展。事实上，在这些『社会系统』的范围之外，尚有足够广阔的『生活世界』（Lebenswelt）可供儒学驻足，儒学正应该在这一天地中重新确立自己的任务、耕耘自己的领地、坚持自己的旨趣、发展自己的理论。简单地说，在我看来，儒学在现代世界中的位置乃在于：在一个工具理性必然占主导地位的工商社会和技术时代，毫不动摇地继续坚持价值理性的关怀、维护人文文化的传统和活力，……这样一种立场，我愿将之称为『一种具有批判精神的文化保守主义』。……
……
在这样一个『脱魅』的年代，儒学在当代中国的命运自然也就可想而知了。中国大陆这些年来几乎一边倒的『反传统』浪潮也正是在这里有其充分的根据、充分的合理性、充分的必要性、甚至充分的迫切性。儒学重又被拉出来批判，幷不仅仅是像海外学者所以为的那样只是『借钟旭打鬼』，因为根本的根本实际在于：中国今后应该仍然以『道德理性』为本，还是以『经济增长』为本，是以『价值理性』为原则，还是以『工具理性』为原则。十年来所有的反反复覆，实隐从根本上都集中在这一点上。答案自然是清楚的：今日及今后中国必须以『经济增长』为本，以『工具理性』为原则。相反的道路不啻是一种倒退。儒学之遭到普遍的拒斥，普遍的批判，自然也就顺理成章了。
主要在大陆以外发展的『现代新儒家』，在大陆很难得到人们的同情和理解，自然也就是必然的了。因为牟宗三等人在理论上的『道德理想主义』，如果在现在大陆的实践层面上真正落实，不仍然正是回到以往的那种实践道路吗？」


说明：上引文字借用了不少西方概念，现略作解释如下：（1）「工具理性」（instrumental rationality）是德国社会学家韦伯（Max Weber，1864-1920）描述「现代性」（modernity）的特色之一。简单来说，韦伯认为在现代世界中，人已无法为价值提供一理性基础（即凡是理性的人皆会承认的）；甲可以A为价值，乙可以～A为价值，人的理性却无法证立孰是孰非。换言之，人已无法有一「价值理性」（value rationality），价值的认定变成是每个人主观的选取。不过，当我们已经认定某一价值后，则我们的理性还可以告诉我们（即凡是理性的人皆会承认的）什么是最有效的工具或手段来获得此一价值。这种计算工具有效性的理性能力，就是工具理性。韦伯指出现代世界是工具理性主导的世界，这在经济活动中尤其突出。反观儒学主张人皆有仁义礼智，则属韦伯所谓的价值理性；上文的作者便据此认为，儒学在当前追求经济现代化（亦即必须强调工具理性）的中国，被批判排斥乃是顺理成章的事。（2）至于「生活世界」（lebenswelt，life world）乃德国哲学家胡塞尔（Edmund Husserl，1859-1938）提倡的观念。扼要而言，生活世界是指人原初直接经验的世界，这世界是一切理论化世界（例如自然科学、社会科学等所建构的世界）的基础。上文的作者说儒学已无能为力于现代世界中的各种社会系统，却可以本其用心驻足于生活世界以维持其批判的人文精神，大概是意谓儒学仍可以作为一种个人的修身智慧而有用武之地。（3）总之，作者的意思似乎是儒学今天应放弃其「外王」的追求，退而只讲「内圣」，成为一套可供人选取认定的价值。最后，必须指出的是，作者甘阳的思想不断在变，八十年代即上文写作时，他主要是个西化派，向往自由主义。不过二十年过去之后，他现今已变成对西方现代性文化的批判者，被视为当前中国大陆「新左派思潮」的代表人物。
资料来源：甘阳：〈儒学在现代中国的角色与出路〉（1988.8发表于新加坡举行的「儒学发展的问题和前景」国际研讨会），收氏着：《我们在创造传统》（台北：联经，1989年），页5；17-18。
建议讨论问题：
1. 依资料一，中国大陆在「文革」后「拨乱反正，解放思想」，对思想界、学术界造成什么影响？
2. 据资料二所述，八○年代中国大陆的思想界涌现了哪三股新思潮？这些思潮各有什么特色？
3. 据资料二及三所述，各种新思潮如何看待中国传统文化？
4. 依资料四，作为新思潮的代表人物，甘阳为什么认为在现代中国，「儒学之遭到普遍的拒斥，普遍的批判」是顺理成章的？什么是他所理解的儒学的基本用心？他对儒学在现代中国的角色与出路作了什么建议？

[image: image10]

[image: image11]
[image: image12.jpg]



	「一九八八年六月中旬，北京电视台播出了一出共六集三小时长的以民族自我批判为中心的《河殇》电视集。播出之后，立即引起强烈的反应，出现了百口传诵的『河殇热』。由于中共领导层对此有褒有贬，时而禁映，时而放映，特别是中华人民共和国国家副主席王震对《河殇》的怒斥，而中共总书记赵紫阳又公开对新加坡李光耀总理表示对《河殇》的赞许与支持。（见刘燕英『王震谈《河殇》语惊四座』，《镜报》一三八期。）这一来，更把《河殇》这部文化反思的作品掺杂了浓厚的政治色彩。有一点几乎是大陆文化思想界的铁律，当政者越是『过问』，越是『干涉』或禁止的东西，一定越为社会大众所欢迎。王震对《河殇》之过问与干涉，无疑把『河殇热』一波一波的推高。事实上，不止《河殇》的电视片大受欢迎，《河殇》的解说词也是洛阳纸贵，风行大江南北，据《中国青年报》的报导在八八年七月，《河殇》的解说词，已成为全国十大畅销书之一，销达四十多万册。此外，天津搞『河殇周』，武汉搞『河殇月』，广州搞『蓝色行动』，猗屿盛哉，《河殇》变成了『河殇现象』。
『河殇现象』不止限于中国大陆，更波及到海峡对岸的台湾，以及大陆南端的香港。《河殇》的录影带在台湾与香港成为文化知识界的抢手货，《河殇》的解说词在台港二地且有多种版本的流行，无不畅销。……至于它在大陆、台湾、香港这三个不同的中国人社会蔓延为『河殇现象』，则不能不说是由于这三个不同的中国人社会背后的文化共同体和民族共同体的反映。当然，如果不是八十年代以来，三个中国人社会因开放而互动，亦不会有如此广延的『河殇现象』。」


资料来源：金耀基：〈《河殇》与中国人的反思〉，收苏晓康等着：《龙年的悲怆——《河殇》‧争鸣与回应》（香港：三联书店，1989年），页62-64。
[image: image13.jpg]



	「《河殇》是沉重的。它的主调与基音都是悲凉的。整个片集充满了忧患意识。《河殇》的作者们被巨大现实引发的危机感所撞激、所笼罩。因此理性的思索不觉流于感性的吶喊。《河殇》的诚挚感在此，《河殇》的感染力也在此。生长在共产中国年轻或中年的知识分子，他们不可能像『长征』的老一代为一个浪漫的革命理想所驱动，也不可能像早一代因听到天安门上『中国人民站起来了』的声音而激奋；他们感受最深的是文化大革命的大破坏、大动乱及其遗留的种种扭曲与落伍的现实。他们自自然然要诘问的是『为什么会发生文革？』文革萌发了民族群体的反思。一九七八年『四人帮』垮台后，中共揭橥四个现代化，倡导改革与开放，这是中共的『新长征』。但十年的新长征，虽然把颠倒的历史再颠倒回来，虽然在文革的废墟上已出现了新建设，虽然马列主义已有了比较合理的新诠释（如社会主义初级阶段论），但是，改革却举步维艰，经济体制的变革因政治体制的僵硬而难有突破。而官僚主义、官倒、特权等更使经济变革发生严重歪曲，骤然出现通货膨胀，价格失调，人心忧惶的现象，至于开放的结果，新资讯、新思想不断涌入，中国进入世界，世界也进入中国，中国大陆的情境被置放在世界架构中便显得极度的不妙，……
……
毫无疑问，《河殇》是『紧扣人民所关心的现实问题』的。这就是《河殇》作者为《河殇》电视片找到的『激活点』（页四）。这也是它能够引起万山响应的『河殇现象』的一个重要原因。《河殇》不是一部如有些人所说的文艺片，它是一部对现实有一定程度针对性的『政论片』（页二），我们不能轻忽它的严肃的具有现实意义的『沉重诘问』。」


资料来源：金耀基：〈《河殇》与中国人的反思〉，收苏晓康等着：《龙年的悲怆——《河殇》‧争鸣与回应》（香港：三联书店，1989年），页64-65、66。
[image: image14.jpg]



	「不过，《河殇》对提出的具有现实主义的沉重诘问，在它提出的答案中，却如有些年轻大学生所说，『绕过现实的险滩，转而去骂我们的祖宗是没有出息的行为，为什么不就现实批判现实呢？』（见管执中、洪淑娟：〈访《河殇》总撰稿王鲁湘〉，《远见》卅一期，一九八九年一月）。《河殇》作者王鲁湘也承认『有些话我不能说』，我想这是应该可以同情理解的。不过，《河殇》的作者『不就现实批判现实』，而去批判中国的『老祖宗』却不只是为了『绕过现实的险滩』的便宜，因为，他们相信，『从根本上说，这些最现实的问题恰恰都可以从我们民族最深奥的「文化根」上找到答案。』（页五）。他们相信中国要有出路，『我们必须重建中国人的文化心理结构』（页六）。很明显的，《河殇》是赞成社会主义的改革的，有人更认为它是『为改革开放鸣锣开道』，但正如《河殇》撰稿人之一远志明所说：『中国的改革从根本上说，是对几千年来中国传统社会的全面改造，这种全面改造中的诸多艰难和阻力恰恰是封建传统延续的影响』（远志明：〈《河殇》与高级牢骚〉，《光明日报》，一九八八年八月十八日）。以是，《河殇》虽是有现实意含的政论片，却也是『把思想这个元素放到第一位』的文化反思的作品（页三）。事实上，它在文化思想界之所以引起如此广泛的讨论与争议，正是由于它这个特点。我们不能不承认《河殇》是当代中国大陆知识界对中国文化与中国现代化这个大课题具有相当程度代表性的文化反思。」


资料来源：金耀基：〈《河殇》与中国人的反思〉，收苏晓康等着：《龙年的悲怆——《河殇》‧争鸣与回应》（香港：三联书店，1989年），页66-67。
建议讨论问题：
1. 依资料一，当政者的过问干涉为什么使得《河殇》这套电视片集被百口传诵？
2. 依资料一，为什么「河殇现象」不止限于中国大陆而波及台湾、香港？
3. 依资料二，《河殇》的作者群即「生长在共产中国年轻或中年的知识分子」，他们最深刻的感受是什么？为何这些感受是使得《河殇》「能够引起万山响应的河殇现象的一个重要原因」？
4. 依资料三，《河殇》「不就现实批判现实」，而把现实问题归咎于中国传统文化，是为了「绕过现实的险滩」吗？到底《河殇》认为中国改革开放后所出现的种种问题、艰难与阻力归根到底是个什么问题？
5. 综合资料一至三，为什么作者说《河殇》不是一套文艺片，而是一套政论片、一套文化反思的作品？

[image: image15]
[image: image16.jpg]



	「龙的传人啊，黄河能给予我们的，早就给了我们的祖先。我们祖先已经创造了的文明，黄河不能再孕育一次。需要我们创造的，是崭新的文明。它不可能再从黄河里流倘出来。旧文明的沉渣已经像淤积在黄河河道里的泥沙一样，积淀在我们民族的血管里。它需要一场大洪峰的冲刷。
这场大洪峰已经到来。它就是工业文明。它在召唤我们！」


资料来源：苏晓康、王鲁湘（总撰稿）：《河殇》（香港：中国图书刊行社，1988年），页22。
[image: image17.jpg]



	「直至八十年代的今天，在『中国文化热』的大讨论中，人们依然在继续着中西文化优劣的百年未决的争辩。无论是『全盘西化』的一派幻想，还是『儒家文明第三繁荣期』注的一厢情愿，一切都仿佛还在原地踏步。难怪有的青年学者这样感叹道：巨大的文化财产变成了巨大的文化包袱，巨大的文化优越感变成了巨大的文化负罪感，这不能不说是中国现代化进程中的一个巨大心理障碍。
变法之艰难，或许就难在我们总在担心『中国人还是中国人吗？』我们似乎幷不知道，在以往西方的二三百年里，不论是文艺复兴、宗教改革，还是启蒙运动，西欧人至少从未担心过，在改革之后是否变成不是意大利人了、不是德意志人了、不是法兰西人了。唯独在中国，这是最大的忌讳。
这或许正是那黄色文明的沉重之处和浅薄之处！」


注：此处「儒家文明第三繁荣期」，指的是当代新儒家的主张。牟宗三首倡儒学发展三期说：先秦、宋明与当代（三个能发展儒学精粹的时代），后由杜维明广布天下。如是，当代新儒家乃是承担着儒学第三期复兴的责任。至于担心「中国人还是中国人吗」，指的是本位文化的立场，三十年代十教授的「中国本位的文化建设宣言」即是典例。
资料来源：苏晓康、王鲁湘（总撰稿）：《河殇》（香港：中国图书刊行社，1988年），页102。
[image: image18.jpg]



	「两千多年前的哲学家庄子，给我们讲过一个寓言：
黄河之神河伯，在秋天涨大水的时候发现自己很伟大，居然两岸之间分辨不清牛马。他尽情往下游漂去，实然看见了大海，竟茫然若失。海的主宰北海若告诉他，不能和井蛙谈论大海，因为它只知道自己那点小小的地盘，无法想象大海的博大。而现在，我的河伯，你终于定出了壅塞的河道，看见了大海的恢宏。你知道了局限，也就进入了一个更高的境界。
这是一个象征。它说的并不是古代中国，它好像是在预言今天。
古老的黄河之神，真正看清大海的面貌，认识大海的博大与力量，不过一个世纪。它面向大海发出的那一声长长的叹息，穿过一百多年的历史，一直回响到今天。
（再一次推出片名：蔚蓝色）
这片土黄色的大地不能教给我们，什么是真正的科学精神。
肆虐的黄河不能教给我们，什么是真正的民主意识。
单靠这片黄土和这条黄河，已经养育不起日益膨胀的人口，已经孕育不了新的文化，它不再有过去的营养和精力。」


资料来源：苏晓康、王鲁湘（总撰稿）：《河殇》（香港：中国图书刊行社，1988年），页103。
[image: image19.jpg]



	「1919年的『五四』运动，第一次以彻底的不妥协精神，亮出了『科学』与『民主』的旗帜。包括马克思主义在内的西方文化思想，在中国广泛传播。但是，这种激进的文化潮流，并没有冲洗掉政治上、经济上和人格上的封建主义积淀。几十年来，时而浮渣泛起，时而一片冰封。
中国的许多事情，似乎都必须从『五四』重新开始。」


资料来源：苏晓康、王鲁湘（总撰稿）：《河殇》（香港：中国图书刊行社，1988年），页106。
建议讨论问题：
1. 依资料四，什么是《河殇》所谓的新、旧文化？
2. 依资料五，《河殇》批判了哪三种文化立场？
3. 依资料六，黄河及其千年积淀与大海及其博大力量到底分别譬喻着什么？《河殇》认为什么是以黄河为象征的旧文化已经不能教给现代中国人的东西？
4. 依资料七，《河殇》认为五四新文化运动成功吗？它如何评价五四新文化运动？
5. 综合资料四至七，《河殇》虽说「『全盘西化』是一派幻想」，你认为它真的是反对全盘西化吗？

[image: image20]
[image: image21.jpg]



	「有一点是极清楚的，《河殇》对中国文化虽然有无情的鞭挞；但是动机却是出于一份强烈的爱国感。这情形与七十年前『五四』新文化运动中的知识分子如出一辙。不止于此，《河殇》的文化反思也是『五四』式的。『五四』要全面批判传统，特别是儒家传统，《河殇》正继承了这个精神。像『五四』一样，《河殇》也把中国之落后、贫穷、专制等现象归因减约到中国文化的因素。《河殇》的反思层面尽管非常广泛，提到中华民族出路的答案时更提出了『蔚蓝色』的海洋，但在根本上，其答案是要中国从农业文明转变为『工业文明』（页二二、七六），是要使中国从传统走上现代化。而要建立工业文明与现代化则必须要重新接近『五四』从西方邀请过来的『德先生』与『赛先生』。因为黄河不能教给我们什么是真正的科学精神，什么是真正的民主意识（页一○三）。《河殇》的作者说：『中国的许多事情，似乎都必须从「五四」重新开始。』（页一○六）。认真地说，《河殇》文化反思的内涵，并没有突破『五四』的文化反思，不过《河殇》不再用『孔家店』，却用了一些民间最熟悉的象征中国的符号，来批判中国文化。除了黄河之外，又选择了龙与长城。黄河、龙、长城是中国人心理上所认同的，但在《河殇》里，黄河是『世界上最暴虐最任性的一条大河』（页一二），龙是『自然界的横暴者』，也间接地象征了专制横暴者（皇帝）（页一二），而长城则是『一座巨夫的悲剧纪念碑』（页三五）。《河殇》对这三个象征符号毫不妥协的抨击，相信在中国人心灵上会产生无可避免的冲击。」


资料来源：金耀基：〈《河殇》与中国人的反思〉，收苏晓康等着：《龙年的悲怆——《河殇》‧争鸣与回应》（香港：三联书店，1989年），页69-70。
[image: image22.jpg]



	「但《河殇》也有不少缺点。它用简单的二分法表现结构来分析事物，而且是直线的，不是曲线的分析，持的是一元论，说中国是落后的，西方是进步的，不是黑的就是白的，这样的分析事物不只过于简单，而且有错误。它把错误当作理解，又把错误的理解播给大家看，且有些地方在事实上也是错的。例如，它引《诗经》的话说中国土地是皇帝所有的，这是不对的。中国在秦之后，土地就可自由买卖，反而是西方在中古时代，土地是贵族所专有，不能买卖的。
撰稿人以夸张的语言说中国是退步的、呆滞的、老化的、腐败的，而西方从希腊开始就是进步的。但与此同时，他们又说宋朝的城市已有二百万人，而当时欧洲的城市只不过十来万人，中国在八至十四世纪在各方面都比西方进步，像这种自相矛盾的地方很多，细究起来，《河殇》是有许多诸如此类的矛盾的。
换句话说，不能简单化地说中国从远古开始就停滞不前。用这种直线式二分法说中国是停滞的，西方是进步的，幷不能认清事实，也不能提出有意义的问题。在这个脉络中，真正有意义的问题则是：哪些因素使得十五世纪以前的中国在许多方面超过了当时的欧洲文明？哪些因素使得以前落于中国之后的欧洲产生了『文艺复兴』及其后的机动的历史？
对中国传统持整体性的否定态度是这些撰稿人的基本心态。这是自『五四』以来以鲁迅为代表的反传统的民族主义、反传统的爱国主义。它有两项特点：一、它认为思想文化是政治、社会与经济的决定因素。过去的一切主要是由于过去的思想文化所导致的。这是一种思想文化决定论。二、他们对现在的中国非常不满，而『现在』则主要是过去的思想文化所决定的。所以他们主张『思想革命』与『文化革命』。而中国的一切缺点主要是被传统文化塑造的国民性所导致的。因此『思想革命』的首要任务是对中国传统的彻底否定。这一文化上的全盘性反传统主义与上述一元论的思维模式关系很大。颇为反讽的是，这一思想模式，据我的研究，则导源于传统中国一元论式的宇宙观与思想模式。」


资料来源：林毓生：〈中国意识危机与传统的创造性转化〉，收苏晓康等着：《龙年的悲怆——《河殇》‧争鸣与回应》（香港：三联书店，1989年），页46-47。
[image: image23.jpg]



	「最值得注意的是：1949年以后在大陆上所出现的新现状很快地又成为被否定的对象。思想激进化的历程仍然在持续之中。我们当然不能天真地把这些一次比一次激进的政治行动都归因于毛泽东个人的思想激化。其中当然涉及无数内在和外在的、个人和社会的复杂因素。我们只是要指出，像『文革』这样的巨变也可以从思想史的背景方面获得一种理解。这个背景便是上面所说的，思想的激进化过程。这一过程差不多有一百年的历史；它积累了一股越来越大的动力，好像巨石走峻坡一样，非到达平地不能停止。『巨石走峻坡』只是一个比喻，幷不十分恰当，因为思想激进化过程幷没有现成的平地可止。关于如何建立一个合理的人间秩序的思维最后总是要落实到某种社会、政治、文化的体系上面——这是思想的『平地』。
从一般的标准说，中国现代思想的激进化在『文革』时期已走到了全程的终点：不但中国传统文化和西方近代文化的主流都受到了最彻底的否定，甚至社会主义的文化主流也遭到猛烈的抨击。总之，古今中外一切存在过的社会秩序都成为诅咒的对象。
那么『文革』以后，中国思想史的激进化过程是不是已结束了呢？在最近这十年间，由于『改革』和『开放』的需要，我们重新听到了大陆知识分子的心声。这十年来的大陆知识界确有『百家争鸣、百花齐放』的气象。今天大陆上知识分子的声音很多，不再是单调的直线发展。但是就其中所表现的主要倾向而言，我们觉得激进化的历程仍未终止，不过倒转了方向而已。如果我们以『五四』为起点，我们不妨说，经过七十年的激进化，中国思想史走完了第一个循环圈，现在又回到了『五四』的起点。西方文化主流中的民主、自由、人权、个性解放等观念再度成为中国知识分子的中心价值。全面谴责中国文化传统和全面拥抱西方现代文化似乎是当前的思想主调，这是不难理解的。不少人把中国传统理解为一种『文化心理结构』；正是由于这一结构，才形成在中国生根和成长的现实。儒家自然又成为众矢之的。有些人甚至提出『马列主义儒家化』的论断，认为一切灾祸，归根到底还是要由儒家来负责。中国现状不是这几十年之内造成的，其渊源在中国远古的黄河文明。西方文化则自始即是健康的、先进的、活泼的。中国只有彻底扫清原有的文化传统，归宗于蓝色的海洋文化，才能真正得到解救。这就是电视剧《河殇》的主题。从《河殇》的轰动一时，我们不难窥见反传统的激进思想是多么深入知识分子之心。
从思想的实质说，第一个循环是从『五四』的自由主义，特别是其中的个体主义（individualism），迅速地向社会主义的一端转化。『五四』时代强烈的个性解放和自我意识是对于传统的『名教』的反抗。但此后的民族危机日深却使『大我』淹没了『小我』。社会主义和民族主义之间本无必然的历史联系，不过二者之间有一个共同点，即以群体为本位。在这一点上，二者终于合流了。
以中国的特殊经验而言，正由于第一循环始于摧毁旧名教而终于建立新名教（编者按：指马列主义），所以今天第二个循环又不得不回到『五四』的始点，再度从个体本位出发，但以其对中国文化传统的态度而言，第二循环的激进较之第一循环只有过之，而无不及。这是由于『五四』一代的传统批判者基本上是在中国文化传统的熏陶下成长起来的，因此对中国文化的长处还有亲切的体验。传统的道德规范和情操对他们的立身处世多少还有一些约束作用。今天新一代的批判者无论在知识上和生活上都已没有机会直接接触传统文化。他们往往把极权体制看成中国文化的现代翻版，在这样的心态下，反现状和反中国文化竟合为一体了。」


资料来源：余英时：〈中国近代思想史上的激进与保守〉，收许纪霖编：《二十世纪中国思想史论》（上海：东方出版社，2000年），上卷，页429-431。
[image: image24.jpg]



	「至于全面反传统的革命所建立的新秩序比它所推翻的旧秩序更为恶化，这幷不是由于革命者在思想上太保守了，而恰恰是因为他们太激进了。这是一个有趣的『悖论』，这里不能详细分析。简单地说，革命的激进分子总是想扫光一切传统，然后在一张白纸上重新建造一个理想的社会。但是由于事实上没有人真能片刻离开传统而存在，所谓全面反传统的革命最后必然流于以传统中的负面成分来摧毁传统的主流。其具体的结果便是坏传统代替了好传统。……所以这个『悖论』也可以归结为一个历史的教训：激进的革命之所以无法创造出一个新的社会正是因为它不能保守和继承文化传统中的合理成分。」


资料来源：余英时：〈再论中国现代思想中的激进与保守——答姜义华先生〉，收氏着：《历史人物与文化危机》（台北：东大图书，1995年），页200。
建议讨论问题：
1. 依资料八，《河殇》用了哪些民间熟悉的象征符号来批判中国文化？从哪几方面可以说《河殇》的文化反思是「五四式的」？
2. 据资料九所述，作者认为《河殇》用了什么方法来分析中西文化？为什么这方法使得《河殇》在内容上有许多自相矛盾的地方？另作者认为什么是《河殇》的基本心态？这心态有哪两项特点？
3. 依资料十，什么是余英时所谓的中国现代思想中的激进化历程？《河殇》是这个历程的一部分吗？另余英时认为从五四到《河殇》的七十年间，中国的现代思想经历了哪两个循环？为何这两个循环使得《河殇》「又回到五四的起点」？
4. 依资料十二，什么是激进革命的「有趣的悖论」？假如有人质疑说《河殇》的作者群为何会把「文革」后的现状亦即极权体制造成的恶果归罪于中国传统文化，中国传统文化不是在「文革」时已被彻底否定掉吗？你认为激进革命的悖论能回答这质疑吗？

[image: image25]
[image: image26.jpg]



	「总之，在后冷战时代，源于西方的政治意识形态在中国大陆也同样破产了。现在不但一部分知识分子表现出重新认识文化传统的严肃要求，甚至官方也开始对中国文化，尤其是儒学，发生了兴趣。前者可用近两、三年大陆上出现的一般『国学』新潮为代表。这股新潮的性质并不简单，暂时还无法分析得清楚。但是如果我们说：在『国学』新潮的后面，存在着一种文化认同的潜意识，大概尚不至于离题不远。」


资料来源：余英时：《历史人物与文化危机》（台北：东大图书，1995年），〈自序——中国现代的文化危机与民族认同〉，页2-3。
[image: image27.jpg]



	「〔……〕在原有的意识形态破产之后，中共官方似乎不得不转向民族文化的传统中去寻求统治权力的精神根据。
不可否认地，近几年来，在一般中国人的意识中，中国文化传统的位置确有所提升。但文化危机则仍非短期内所能挽回。这里有多方面的原因：首先是一九四九年以后，由于民间社会为政治暴力摧毁殆尽，中国传统的文化价值已失去了存在的依据，许多基本价值不是遭到唾弃，便是受到歪曲。据最近的实地调查，不但仁义道德、慈孝、中庸、和谐、容忍等传统德目失其效用，而且一切宗教信仰——包括敬祖先的意识——也在若存若亡之间。这种思想状态遍及于各年龄层，其主要造因则在一九四九年以后，而以『文化大革命』为最大的关键。所以研究者沈痛地指出，三十年的毛泽东统治给中国人留下了一个史无前例的文化危机，旧的价值系统已残破不堪，但新的价值系统却未出现。这是一种文化真空的状态，前景如何则无人能加以预测。（详见Godwin C. Chu and Yanan Ju, The Great Wall in Ruins, Communication and Cultural Change in China, 纽约州立大学出版社，一九九三）中国文化的实况如此，决不是空言所能济事的。」


资料来源：余英时：《历史人物与文化危机》（台北：东大图书，1995年），〈自序——中国现代的文化危机与民族认同〉，页3-4。
[image: image28.jpg]



	「其次，大陆学人的反传统激情现在虽有开始退潮的迹象，但新的『国学』研究仅在萌芽阶段，目前还不足以承担阐明中国历史和文化的任务。一般而言，人文研究和科学研究一样，都需要有一长期的研究传统作为它的根据地。研究传统越深厚，则取得的成绩也越大。……西方人文研究在近二、三十年中变异迭出，但整个传统却因此而变得更为丰富。与此相反，中国的人文研究传统自一九四九年以后便中断了。以『国学』而言，二十世纪前半叶原已建立起深厚的基础，一方面继承了传统经、史、子、集各部门的遗产，另一方面又发展了新的观点与方法，而且研究的取向也是多元的。但是自五○年代起，大陆上的人文研究便已为粗暴的意识形态所全面笼罩，以往『国学』研究的业绩被彻底否定了，甚至『国学』这个名词也长期成为禁忌。在这种背景之下，今天要想复活『国学』研究真是谈何容易！」


资料来源：余英时：《历史人物与文化危机》（台北：东大图书，1995年），〈自序——中国现代的文化危机与民族认同〉，页4。
[image: image29.jpg]



	「最后，大陆官方如果真有意假借中国文化或儒家以缘饰其政权的合法性，则对于中国文化或儒家而言，这将成为『死亡之吻』。自『中国特色』的提法出现以来，大陆官方越来越乞灵于民族主义的情绪。前两年在人权问题上，他们附和新加坡李光耀的说法，强调民主与人权的内容因民族与文化而异。不但如此，他们甚至公然宣称，中国人的『人权』首先便是『吃饱饭』。前面已提到，大陆官方不但开始重视儒家（这也是追随李光耀的倡议，可看Foreign Affairs一九九四年三、四月号李光耀的长篇访谈纪录）而且正式用『五千年文化』的口号向台湾进行『统战』。把这许多迹象聚拢起来看，我们不能不疑心大陆官方确在采取一种偷梁换柱的新策略，想用『中国文化』或『儒家』来取代破了产的马克思主义。一切证据都显示：大陆官方决无丝毫放弃原有的意识形态的意愿，他们仍然坚持『共产党领导』为最高原则。对于『人权』、『民主』、『自由』等价值，他们更是一贯地深恶痛绝，那么他们为什么不直截了当地根据马克思主义来否定『人权』，而必须随着李光耀的曲调起舞，另提出『吃饱饭』为具有『中国特色』的『人权』观念呢？……很显然地，这是因为官方的意识形态已无人信从，而民族情绪和文化传统在后冷战时代又开始激动人心。这里我们看到在文化多元的趋势下，中国文化正面临着另一可能的厄运：它将为官方歪曲利用，变成极权统治的工具，以抗拒人权、民主、法治、自由等普遍性的现代价值。儒家思想恐怕更难逃此劫。如果真的不幸而言中，那么袁世凯『祀孔』和《新青年》『打倒孔家店』的历史未尝不会重演，而中国人也将再一次失去平心静气理解自己文化传统的契机。这正是我所忧虑的『死亡之吻』。」


资料来源：余英时：《历史人物与文化危机》（台北：东大图书，1995年），〈自序——中国现代的文化危机与民族认同〉，页5-7。
建议讨论问题：
1. 依资料一，政治意识形态在中国大陆的破产造成了什么影响？为何九○年代出现的「国学」新潮是这影响的具体表现？
2. 依资料二，什么是当前中国大陆的「文化真空状态」（或「文化危机」）？这种文化真空状态是传统文化得以恢复的契机吗？为什么余英时认为「文革」以后要恢复传统文化绝不是件容易的事情？
3. 依资料三，为什么余英时说「国学」新潮「目前还不足以承担阐明中国历史和文化的任务」？
4. 依资料四，什么是余英时忧虑的对中国文化或儒家的「死亡之吻」？为什么这死亡之吻会使得中国文化或儒家的恢复的契机变成危机呢？
导论：改革开放后中国大陆的传统与反传统思潮








建议分析内容：





「文革」后意识形态控制的放松与思想解放。


八○年代出现的各种新思潮。


新思潮对中国传统文化的态度。


《河殇》：五四反传统旧调的重弹。


九○年代的国学热。


中国传统文化复兴的危机与契机。





探讨问题建议：





八○年代中国大陆的思想界涌现了哪些新思潮？


《河殇》为何重弹五四反传统的旧调？


中国传统文化的未来发展：危机乎？契机乎？





探讨问题建议（1）：八○年代中国大陆的思想界涌现了哪些新思潮？








探讨问题建议（2）：《河殇》为何重弹五四反传统的旧调？








什么是「河殇现象」？








《河殇》如何批判中国传统文化？








为什么重弹五四反传统的旧调？








探讨问题建议（3）：中国传统文化的未来发展：危机乎？契机乎？











240

改革开放后中国大陆的传统与反传统思潮
改革开放后中国大陆的传统与反传统思潮

241

