[image: image1]中国历史科（中四至中六）









  
选修部分单元三：时代与知识分子

引　言

课程发展议会与香港考试及评核局联合编订了《中国历史课程及评估指引（中四至中六）》（2007），课程选修部分的六个单元为历史专题，以增加学生对中国文化不同层面的认识。

为支援教师对高中中国历史选修单元三：「时代与知识分子」的教学，教育局个人、社会及人文教育组与中文大学历史系合作，编订了本支援教材。本教材套分为五大部分：「孔子」、「司马迁」、「王安石」、「何启」及「梁启超」，涵盖这五位知识分子的行谊及贡献，让学生学习他们献身国家的高尚情操。

本教材套版权由教育局及中文大学历史系共同拥有，任何人士不得翻印以作商业用途。若对教材提出意见和建议，请致函：
香港湾仔皇后大道东213号胡忠大厦13楼1319室
教育局课程发展处
总课程发展主任（个人、社会及人文教育）
或
传真：2573 5299 / 2575 4318
电邮：ccdopshe@edb.gov.hk

[image: image36.jpg]



「知识分子」（intellectual）一词最早见于1898年1月23日登在法国L’ Aurore上的一篇文章，在古代中国则称为「士」，现在常用「知识分子」的叫法则是日译。「士」在古代中国是和「道」分不开的，如孔子便有「士志于道」的说法。孔子以前「道」的观念大体上是指「天道」，即以它的变化来说明人事的吉凶祸福；但战国后「道」的观念已发生变化。由于「士」不再是最低级的贵族，失去了职位的保障，成为了四民之首，但同时思想也自由了，不再受到限制。这种超越精神的出现，让「士」能够对于现实世界进行比较全面的反思和批判，而且也能够自由地探求理想的世界——「道」（新的观念），所以在中国史上，知识分子以自己所看见的「道」的「全貌」来追寻理想的国度，同时也扮演社会批判者（Social critics）的角色。
孔子以后，政治和思想分家了，学者的聪明才智不再受到限制，因此他们可以根据自己的禀性（endowed nature）去发挥独特的见解。在汉代以来已成为中国思想主流的儒家和道家，认为世间和超世间是「不即不离」的关系。儒家是主流的主流，对世间最为肯定，强调世间的一切价值来自超世间。如果以「道」代表儒家的「超世间」，以日常人生代表儒家的「世间」，那么便可看到这两个世界既不是完全合一的，又不是截然分离的。道家虽比较偏重于超世间，然而仍然不舍离世间。
中国知识分子自始便以超世间的精神来过问世间的事，换句话说，他们要用「道」来「改变世界」。所谓「救世」或「经世」，也有正面和反面两种方式。正面的方式是出仕；但出仕则必须以「道」是否能实践为依据，所以孔子说「天下有道则见，无道则隐」（《论语‧泰伯》）。宋代儒学复兴，范仲淹、王安石、程颐等人都有「以天下为己任」的意识。王安石在得君行道下，接受宰相的职位，一展抱负以实践救世的宏愿。
至于反面「改变世界」的方式则是对「无道」的社会加以批评，特别是道家的知识分子，他们往往是激烈、彻底的文化、社会批判者。他们的批判在后世影响很大，形成了一个反传统的传统。而儒家则强调「道」，甚至提倡「道统」，就是要以超世间的「道」和代表君主政权的「势」相抗衡，这是十分有重大的意义。历史上也有士人担任御史和谏官这些所谓「言官」，即在制度化而成为政治秩序的一部分里，发挥内在的批评和反对，这在政权内是合法化的。
然而，知识分子最大的弱点是抵受不住世间权势的诱惑，他们往往需要持此超世间的「道」才能面对世间的「势」。为了保持「理」的尊严，中国知识分子是不能不讲心性修养的，否则容易为「势」所夺。因此，内向的超越给「士」带来另一个显著特征，即重视个人的精神修养。因此读书、学术研究、「修身」或「修己」，都是儒、墨、道等各家所共同强调的一个概念，也成为他们离开政治以后安身立命的所在。
本单元选择讨论孔子、司马迁、王安石、何启和梁启超的生平事迹，重点在这几位知识分子如何在不同是时代如何发挥本身学识专长，对社会或国家作出贡献；同时也认识他们的读书求学，以全面反映在他们身上中国知识分子的特点。
孔子（前551-前479）生于礼乐崩坏的春秋时期，终其一生，以复兴周礼为己任，以拨乱反正为目标，并不辞劳苦，推行自己的政治主张。在急功近利的春秋时代，孔子的理想终于未能实现。但在追求理想的过程中，孔子展现了知识分子应有的人格。孔子失意于政治，却以诲人不倦的态度，因材施教，有教无类，在教育上取得了很大的成就，并对后世产生了极为深远的影响。
司马迁（前135-前90）则是汉武帝一朝的史官。汉武帝是空前变动的时代，「外攘夷狄，内修法度」，而且独尊儒术，开创中国史上的一个盛世。上述政治事件，与司马迁写《史记》有关系。在《史记》的撰述上，司马迁先对先秦以来学术成果进行一次整理，在这个基础上，然后集传说异闻，排比史料，访问故老，观察风俗，以期「原始察终，见盛观衰」，从历史中探求盛衰的道理。
王安石（1021-1086）是北宋神宗一朝的宰相，为面临内忧外患的国家进行了一系列广泛而深入的改革，史称「熙丰变法」或「王安石变法」。王安石的变法理念与孔子所说「政在节财」（《史记‧孔子世家》）传统儒家理财观念有出入，而且在推行上操之过急，未能体率地方上困难，因而遭到以司马光为首旧派反对，结果引发了党争。虽然如此，王安石变法各项措施，在熙宁九年他第二次罢相之后，至元丰八年，宋神宗逝世为止，基本上都在施行。反新法者绝非一味反对，仍然觉得部分新法措施值得保留。
何启（1859-1914），是近代香港少數学贯中西的华人精英，同时对社会的贡献极大。他是香港首批华人立法局议员、太平绅士，又曾创办香港首间提供西医治疗的医院、西医学院以及香港大学等。另一方面，自19世纪80年代起，何启与摰友胡礼垣（1847-1916）共同发表了一连串关于改革中国政治的「新政」言论，所著《新政真诠》一书（1902年出版）是他们两人多年来政论的结集。书中提出中国改革的迫切性、改革的理论以及实行改革的方案（如提出民权思想、君主立宪制等），对晚清中国知识分子的影响甚大，在近代中国的改革思想史及启蒙思想史上占有重要的地位。
与何启一样，梁启超（1873-1929）生长于急求变法图强的晚清至民初。1898年，梁参加了「百日维新」，向光绪帝进呈所著《变法通议》，赏六品衔，负责办理京师大学堂译书局事务。同年9月，政变发生，梁启超逃亡日本，一度与孙中山为首的革命派有过接触。在日期间，先后创办《清议报》和《新民丛报》，鼓吹改良，反对革命。同时也大量介绍西方社会政治学说，在当时的知识份子中影响很大。

这些知识分子容或未能全面反映二千多年来中国知识分子的各种型态，但他们的读书为学、出仕为官，总能显示不同时代知识分子的特点。
附带一论的是，历史学家余英时曾指出，「分子」是用来划分阶级的，将「人」称为「分子」就是剥夺了人的尊严，因此他将intellectual的日译「知识分子」改为「知识人」，还人应有尊严，这是应该注意的。

[image: image2.jpg]PEELP (P2 F5)
JBHAH

(II) #3385




[image: image3.jpg] FX BB F




[image: image4.jpg]FLF




学习重心：孔子
[image: image33.jpg]




[image: image5]

[image: image6]
[image: image7.jpg]



孔子的出身
	孔子的祖先是宋国贵族，家道中衰，迁至鲁国。父亲叔梁纥，是鲁国的低级武官；母亲姓颜，叫征在。《史记‧孔子世家》记载：
纥与颜氏女野合而生孔子。
有人认为孔子父母年纪相差太大，他们的结合不合礼仪；也有人认为孔子是个私生子。
孔子三岁丧父，与母亲相依为命。十七岁丧母，适逢季氏宴请士人，孔子穿着丧服去赴宴。季氏注的家臣阳虎把他拦住，教训他：「季氏飨士，非敢飨子也。」意思是：「季氏宴请的是士人，不是阁下。」孔子只好退下。


注：季氏：季孙氏，鲁国大夫。与孟孙（仲孙）、叔孙合称「三桓」，实际掌握鲁国的政权。
资料来源：司马迁：《史记》（北京：中华书局，1959年），页1905-1907；蔡尚思：《孔子思想体系》（上海：上海人民出版社，1982年），页5。
[image: image8.jpg]



孔子年青时的经历
	孔子自称：
吾十有五而志于学。（《论语‧为政》）
《孟子》提到，孔子年青时，还做过管理仓库和管理牛羊的小官。事见《孟子‧万章下》：
孔子尝为委吏注一矣，曰：「会计当而已矣。」尝为乘田注二矣，曰：「牛羊茁壮长而已矣。」
《史记‧孔子世家》也记载：
孔子贫且贱。及长，尝为季氏史，料量平注三；尝为司职史而畜蕃息注四。


注一：委吏：管理仓库的小吏。
注二：乘田：管理牲畜的小吏。
注三：料量平：指计算仓库物品数量十分准确。
注四：畜蕃息：指养生畜。
资料来源：杨伯峻：《论语译注》（北京：中华书局，1980年），页12；杨伯峻：《孟子译注》（香港：中华书局，1994年），页243；司马迁：《史记》（北京：中华书局，1959年），页1909。
[image: image9.jpg]



孔子怎样看待自己的「多能」
	太宰问于子贡曰：「夫子圣者与﹖何其多能也﹖」子贡曰：「固天纵之将圣，又多能也。」
子闻之，曰：「太宰知我乎！吾少也贱，故多能鄙事。君子多乎哉﹖不多也。」（《论语‧子罕》）
有人认为孔子多才多艺，应该是个圣人。孔子解释：自己年少时贫贱，所以才学会不少鄙贱的技艺。孔子还认为：真正的君子是不会有这么多的技能。


资料来源：杨伯峻：《论语译注》（北京：中华书局，1980年），页88。
[image: image10.jpg]



鲁国文化的特点及其对孔子的影响
	孔子为春秋时期鲁国人。梁启超指出：
鲁为周公封国，具天子礼乐。伯禽初之国，变其俗，革其礼，所以文武周公注时代的文化，传在鲁国的最多。后来诸姬之国，都认他为宗国。
冯友兰也说：
周之典章制度虽不必尽为文王周公所制作，如经学古文家所说；然文王周公，为创造周代文化之主要人物，似可认为事实。鲁为周公后，宗周文物，在鲁者较他国为独多……可知在文物方面，鲁本为宗周之缩影。及乎「赫赫宗周，褒姒灭之」，平王东迁，文物必多丧失，于是宗周文物，或必在鲁乃可尽见也。
《左传》记载，鲁昭公二年，晋国韩宣子到访鲁国，曾经赞叹：「周礼尽在鲁矣。」


注：周公姬旦，周文王之子，周武王之弟。武王死后，成王年幼，由周公摄政。封地为鲁国，周公留京辅政，派长子伯禽代其就国。
资料来源：梁启超：《孔子》（台北：台湾中华书局，1936年），页3；冯友兰：《中国哲学史》（北京：中华书局，1961年），页78-79；洪亮吉：《春秋左传诂》（北京：中华书局，1987年），页646。
[image: image11.jpg]



孔子眼中的周文化
	子张问：「十世可知也﹖」子曰：「殷因于夏礼，所损益可知也；周因于殷礼，所损益，可知也；其或继周者，虽百世可知也。」（《论语‧为政》）
孔子说：
周监于二代注，郁郁乎文哉，吾从周。（《论语‧八佾》）
孔子晚年感叹：
甚矣，吾衰也！久矣，吾不复梦见周公！（《论语‧述而》）


注：二代即夏、商二代。孔子认为周朝的礼仪制度以夏、商两代为根据，丰富多彩；而从「继周」、「从周」、「梦见」等字眼可看出孔子对这种文化的认同和继承。
资料来源：杨伯峻：《论语译注》（北京：中华书局，1980年），页21-22、28、67。
建议讨论问题：
阅读资料一、二、三，回答以下两问：
1. 孔子的出身与遭遇对他有什么影响？（孔子是没落的贵族，父母亲的结合也似乎不合当时的礼仪。而且孔子很小就丧失父母，家境贫贱。孔子年青时曾出席贵族的宴会，但被拒之门外，并受到奚落。孔子年青时也从事过各类低级的职务，如做过管理仓库和管理牛羊的小官。这些遭遇和孔子的出身有关。这种出身使孔子备受歧视，未能挤身「士」阶层，孔子所以立志于学，也与此有关；这种出身也迫使孔子在较低层的工作中学会各种技能，从而变得多才多艺。）
2. 有人说孔子多才多艺，孔子对此有什么看法？你是否同意他的看法？为什么？（孔子认为自己所谓的才能，只不过鄙贱的技艺，是年少时因为贫贱不得已学会的东西。他还认为一个君子不应该拥有这么多鄙贱的技能。）（学生的看法可以自由发挥，大致分两大方面：一、孔子这么说是因为他谦虚；二、孔子这么说是以自己的童年经历为耻。）
3. 参考资料四、五，鲁国的文化有什么特点？这种文化背景对孔子有什么影响？孔子晚年为什么感叹「不复梦见周公」？这反映了他怎样的政治抱负？（鲁国是周公姬旦的封国，周公是周代文化的主要创造者，鲁国即周文化的缩影。周平王东迁后，文物多有丧失，鲁国反而保留了较多的文献资料，所以韩宣子称赞「周礼尽在鲁矣」。孔子认为，周代的礼仪制度是继承夏、商而来的，而且比夏、商两代更为丰富多彩。身为鲁国人，孔子深受周的礼乐文化影响，自然以继承周代文化为己任，从他「吾从周」等话语可以看出这一点。到了晚年，孔子经历政治理想不为列国国君所接受，恢复西周礼乐的理想无法实现，因而发出「不复梦见周公」的感叹。周公是周文化的象征人物，孔子的感慨正反映了孔子以复兴周礼为己任的政治抱负。）

[image: image12]
[image: image13.jpg]



孔子的政治理念
	孔子三十五岁去了齐国。齐景公曾两次向孔子问政。《论语》载：
齐景公问政于孔子，孔子对曰：「君君、臣臣、父父、子子注。」公曰：「善哉！信如君不君，臣不臣、父不父、子不子，虽有粟，吾得而食诸﹖」（《论语‧颜渊》）
《史记》又载：齐景公第二次向孔子问政，孔子主张节约，说：「政在节财」。齐景公很高兴，想把尼溪这个地方的田地赏给孔子。


注：君君、臣臣、父父、子子：就是各安其位，做自己分内的事，君主要像个君主；臣子要像个臣子；父亲要像个父亲；儿子要像个儿子。为人臣者若不能使各安其位，即有俸禄亦不能安然享受。这是维持社会秩序的关键。
资料来源：杨伯峻：《论语译注》（北京：中华书局，1980年），页128；司马迁：《史记》（北京：中华书局，1959年），页1911。
[image: image14.jpg]



孔子在齐国的遭遇使他离开齐国的原因
	齐相晏婴反对齐景公重用孔子。他说：「所谓儒者，能言善道而不受法律约束；态度傲慢、自以为是，而不肯屈居人下；他们重视丧礼，不懂节哀，主张厚葬，不惜倾家荡产，不能让这种人带起铺张的风气；他们到处游说，乞讨俸禄，不能依靠这种人来治理国家。至于贤人，已经很久没有出现过了。周朝衰落，礼乐欠缺，也有很长一段日子了。现在孔子专门讲究仪容服饰，讲究怎么进退揖让、怎么行步走路。这些繁琐的礼节，几代人也学不完，一辈子也搞不清楚。您如果用孔子那一套来改易齐国的风俗，恐怕解决不了甚么急切的问题。」
过了些时候，齐景公对孔子说：「我不可能像鲁国对待季氏那样，给你太高的待遇。也不会像鲁国对待孟氏那样，给你太低的待遇。我给你的待遇，将在季氏、孟氏之间（不高也不低）。」后来又说：「我太老了，无法重用你。」于是，孔子离开了齐国。


资料来源：杨伯峻：《论语译注》（北京：中华书局，1980年），页192；司马迁：《史记》（北京：中华书局，1959年），页1911。
[image: image15.jpg]



孔子对司法及司寇责任的看法
	孔子离开齐国，回到鲁国。公元前501年，孔子在鲁国从政，并由中都宰升任司空，再任司寇。司寇主管司法、刑狱，孔子却反对以刑法治国。他说：
道之以政，齐之以刑，民免而无耻；道之以德，齐之以礼，有耻且格。（《论语‧为政》）
他认为用政令和刑法来引导人民，会令人民产生侥幸心理，而不顾廉耻；如果用道德、礼义来引导人民，人民就会有廉耻之心，并奉公守法，走上正道。
孔子又说：
听讼，吾犹人也。必也使无讼乎！（《论语‧颜渊》）
孔子并不觉得自己在处理诉讼方面和人家有甚么不同，他认为最好是使这个世界从此没有诉讼，不用打官司。


资料来源：杨伯峻：《论语译注》（北京：中华书局，1980年），页12、128。

[image: image16.jpg]



孔子周游列国的经历和路线
公元前497年，孔子离开鲁国，开始周游列国，历时十四年。
	年份
	经历

	前497
	孔子去鲁适卫。

	前496
	孔子去卫西行，过匡被围，经蒲返卫。

	前495-前493
	孔子见卫灵公，出仕于卫。

	前493
	卫灵公卒，孔子去卫。

	前492
	孔子经曹、宋、郑至陈，途中险遭宋司马桓魋害，换装逃跑。

	前491-前489
	孔子仕陈愍公。

	前489
	孔子去陈适蔡，绝粮于陈、蔡之间，复至楚东北边境上的叶县，见楚叶公，求用于楚昭王，不成功，自叶返卫。

	前488-前485
	孔子仕卫出公。

	前484
	孔子应季康子召，回到鲁国。


资料来源：李零：《丧家狗——我读〈论语〉》（太原：山西人民出版社，2007年），页10。
[image: image17.jpg]



孔子在周游列国期间所遭受的磨难
	孔子周游列国，曾数次遇险。
孔子长相和阳虎相似，而阳虎曾经侵害过匡地。孔子经过匡地时，被误认为阳虎，遭匡人围困了五天。在危难中，孔子说：
文王既没，文不在兹乎？天之将丧斯文也，后死者不得与于斯文也；天之未丧斯文也，匡人其如予何？（《论语‧子罕》）
他的意思是：自从周文王死了以后，一切文化都在我这里。天若是要消灭这种文化，那我就不可能掌握这些文化；天若是不想消灭这种文化，那匡人又能把我怎么样呢？
又有一次，孔子带领弟子经过宋国，在一棵大树下演习礼乐。宋国司马桓魋派人把树拉倒，还要杀害孔子。弟子们都劝孔子快点逃命，孔子说：
天生德于予，桓魋其如予何？（《论语‧述而》）
他认为：上天既然付予我这样的道德，那桓魋又能把我怎么样呢？


资料来源：杨伯峻：《论语译注》（北京：中华书局，1980年），页72、88；司马迁：《史记》（北京：中华书局，1959年），页1919、1921。
[image: image18.jpg]



孔子「知其不可而为之」的精神
	孔子在卫国很不得志。有一天，他在家中击磬。一个背着草筐（荷蒉）的人经过门口，从磬声中听出孔子有心事。于是说：
「既然没有人理解自己，那就算了吧。《诗经》上说过：如果水深，就索性穿着衣服过河；如果水浅，还可以撩起衣裳走过去。」
荷蒉者认为孔子应当知道世事深浅，要根据实际情况作出变通。
孔子听了这话，说：「这个人太决绝，没办法说服他。」
又有一次，孔子在自叶（河南叶县）返卫的途中，遇到两个耕田的人——长沮和桀溺。他叫学生子路去向他们问路。这两个人没有指点迷津，还反过来劝子路：
「天下乱糟糟，有如滔滔的洪水，有谁能改变它？你与其跟随孔子东奔西跑，到处避人，不如跟我们一起，选择避世。」
子路把他们的话转告孔子，孔子很感慨，他说：
「我们不可能和鸟兽同居共处，除了和人打交道外，还能和甚么打交道呢？如果天下太平，我又何必去改变它呢？」


资料来源：杨伯峻：《论语译注》（北京：中华书局，1980年），页158、193；司马迁：《史记》（北京：中华书局，1959年），页1925、1928。
[image: image19.jpg]



时人眼中的孔子，以及孔子对自己的看法
	《史记》记载，孔子到达郑国，和弟子们走失了，自己站在东门。郑人见了，告诉孔子的学生子贡：
东门有人，其颡似尧，其项类皋陶，其肩类子产，然自要以下不及禹三寸。累累若丧家之狗。
意思是：东门上站着个人，额头长得像尧注一，脖子像皋陶注二，肩像子产注三，腰以下像大禹注四，但短了三寸。样子看起来很不得志，像一条丧家狗。
子贡如实转告孔子。孔子笑着说：
「他形容我的样子，不一定对。但说我像一条丧家狗，却说得很对！说得很对！」
裴骃《史记集解》引王肃注云：
丧家之狗，主人哀荒，不见饮食，故累然而不得意。孔子生于乱世，道不得行，故累然不得志之貌也。
根据王肃的解释，丧（音桑）家狗指的是有丧事人家的狗，因为主人忙于丧事，哀恸悲伤，不能照顾饮食，因此显得很不得志。孔子生于乱世，不能实现心中的理想，情形和丧家之狗相似。
李零也说：
「丧家狗」绝非污蔑之辞，只是形容他的无所遇。


注一：尧：传说中的上古帝王，有德政。
注二：皋陶：相传为舜之臣，掌管刑狱。
注三：子产：郑国大夫公孙侨的字，治国多年，有政绩。
注四：禹：传说为夏代开国君主，曾治理洪水。
资料来源：司马迁：《史记》（北京：中华书局，1959年），页1921-1922；李零：《丧家狗——我读〈论语〉》（太原：山西人民出版社，2007年），页15。
建议讨论问题：
阅读资料六、七，回答以下两问：
4. 孔子向齐景公提出什么主张？齐景公有何反应？孔子后来为什么又离开齐国？（孔子提出「君君、臣臣、父父、子子」的政治主张，也就是维持社会秩序，使社会各阶层安于其位，做自己分内的事。齐景公认为这个主张很好，因为如果所有人都不安其分，就食不下咽了。孔子又提出节约的主张，齐景公也很高兴，想把尼溪的田地赏给孔子。孔子离开齐国原因有二：一、齐国的贵族（如晏婴）不能容纳孔子；二、齐景公后来对孔子的态度有变，既不能提供较高的待遇，也不能加以重用。但更重要的原因，恐怕是孔子的主张不切合齐国的实际需要。）
5. 晏婴对孔子有哪些批评？综合以上两段资料，你认为他的批评有没有道理？（晏婴对孔子的批评有两部分：一、从大的方面，批评当时的儒者有四大弊病：1）不受法律约束；2）不肯屈居人下；3）丧葬过于铺张奢侈；4）以游说乞讨度日。二、从小的方面，针对孔子的主张，他批评孔子提倡的礼节过于繁琐，不切实际，不能令百姓受益。）（学生的看法可以自由发挥，但提醒学生：晏婴的批评有一定的道理，例如儒者提倡铺张厚葬，与孔子向齐景公提出的「节财」主张显然有矛盾。）
6. 据资料八，孔子身为司寇，对司法有什么看法？你认为在现今的社会，这种观点还有没有什么意义？为什么？（身为司寇，孔子反对以刑法治国，他认为依靠政令和刑法来引导和约束人民，会使人民产生侥幸脱罪的心理，最终丧失廉耻；而用道德和礼义来引导人民，却能使人民有廉耻之心，走上正道。孔子还认为没有官司的社会才是理想的社会。）（学生的看法可以自由发挥，但提醒学生，任何法律都会有漏洞，让人钻空子，但完全依靠道德来约束人民，也不切实际。）
阅读资料九、十、十一、十二，回答以下两问：
7. 孔子为什么周游列国？他所面对的是哪些困境？试综合以上数则资料，加以说明。（孔子自认是周文化的继承者，具有天赋的道德品质。天下无道，孔子立志推行自己的理想，去改变这个世界。因此，他周游列国，希望一展抱负。孔子面对的困境有三种：一、各国诸侯不能重用，如卫国国君、楚昭王等；二、乡人、贵族时有迫害，如匡人、桓魋等；三、隐士们不能理解他的理想，常加讥刺，如长沮、桀溺等。）
8. 孔子具有强烈的使命感，这种使命感如何帮助孔子面对困难？你认为孔子这种使命感是否不切实际？即使「不切实际」，你认为知识分子应不应该具有这种使命感？（孔子的使命感表现在两方面：一、他认为自己具有天生的道德使命，上天让他掌握周的文化，并传承下去。面对危难，孔子自信得到上天保佑，因此毫不畏惧，从两次「其如予何」可以看到这一点。二、孔子具有身为人类的使命感，他认为自己是人，要和人打交道，而不是禽兽。他要改变的是人类的世界。因此，他面对乱世，绝不逃避，而是勇于参与，勇于改革，从他对长沮、桀溺的评论中可以看到这一点。）（学生的看法可以自由发挥，但提醒学生，前一种使命感较为虚幻；后一种使命感是知识分子应该具备的。）
阅读资料十一，回答以下问题：
9. 孔子与荷蒉者、长沮、桀溺等人，代表了春秋时期的两类知识分子，他们对世事的看法和态度有何异同。你较认同哪一方的态度？为什么？（荷蒉者、长沮、桀溺是隐士的代表，对世事的看法和孔子一样：都认为天下大乱，有如深水、洪水。但态度却有所不同：隐士们认为天下无道，人力无法改变，因此要懂得变通，或选择避世；孔子却认为正因为天下无道，他才要出来改变它。）（学生的看法可以自由发挥，但提醒学生，隐士的态度较为消极，孔子的态度较为积极。）
10. 阅读资料十二。郑子以为孔子像条「丧家之狗」，孔子为什么同意这种说法？你怎样理解「丧家狗」之说，试综合所有资料，说一说你的看法。（所谓丧家之狗，指的是有丧事人家的狗，因为主人哀恸悲伤，不能照顾饮食，因此显得很不得志。孔子生于乱世，周游列国，以实现心中的理想。但诸侯只顾眼前，不能给予重用，以致孔子奔波困顿，郁郁不得志，情形就如丧家之狗。孔子有感于此，所以同意这种说法。）（学生的看法可以自由发挥，但提醒学生，历代对「丧家狗」有不同的理解，学生可以多参考不同的看法，说一说「丧家狗」到底有没有污蔑的意思。）

[image: image20]
[image: image21.jpg]



孔子办学与当时政局的关系
	孔子从事教育活动，有两个时期最重要。
第一个时期是孔子四十多岁到五十五岁之间。孔子在齐国从事政治活动，却得不到齐景公的重用，被迫回到鲁国。而鲁国也出现大臣专权的局面，孔子因此不愿意再做官。《史记》记载：
……陪臣执国政，是以鲁自大夫以下皆僭离于正道。故孔子不仕，退而修诗书礼乐，弟子弥众，至自远方，莫不受业焉。
第二个时期是孔子六十九岁以后。孔子周游列国，但未能实现自己的政治抱负。六十八岁受召回到鲁国，结束十四年的流亡生活。从此不再出仕，专心从事教育，并花了很大精力整理文化典籍。


资料来源：司马迁：《史记》（北京：中华书局，1959年），页1914。
[image: image22.jpg]



孔门弟子的出身
孔门弟子出身表
	（1）第一批学生
	（2）第二批学生

	颜无繇
	贫民
	冉雍
	贱人

	冉耕
	贱人
	冉求
	贱人

	仲由
	鄙人、野人注一
	颜回
	贫民

	漆雕启
	刑残之人
	端沐赐
	贾人注二

	（3）第三批学生
	（4）其他

	淡台灭明
	士人（？）
	公冶长
	住过监狱

	公西赤
	可能是富裕家庭
	公皙哀
	贫民

	卜商
	贫民
	曾蒧
	贫民

	曾参
	贫民
	
	

	颛孙师
	鄙人
	
	

	司马耕
	贵族
	
	


注一：贱人、鄙人、野人：指出身低下的人。
注二：贾人：商人。
资料来源：节录自李零：〈《论语》人物表〉，见李零：《丧家狗——我读〈论语〉（附录）》（太原：山西人民出版社，2007年），页95-97。
[image: image23.jpg]



孔门弟子籍贯分布表
	籍贯
	人数

	鲁国
	45

	南武城
	2

	卞
	1

	齐
	5

	卫
	9

	陈
	3

	蔡
	2

	宋
	1

	秦
	5

	楚
	3

	吴
	1


资料来源：骆承烈编：《孔子历史地图集》（北京：中国地图出版社，2003年），页88-89。
[image: image24.jpg]



孔子教学的内容及所反映的政治理念
	《论语‧述而》篇记载：
子以四教：文，行，忠，信。
杨伯峻认为「文」即历代文献；「行」即社会生活的实践；「忠」即对待别人的忠心；「信」即与人交际的信实。
《史记‧孔子世家》提到：
孔子以诗书礼乐教，弟子盖三千焉，身通六艺者七十有二人。
《论语‧述而》篇还记载，孔子使用「雅言」来教授《诗经》、《尚书》以及演习礼仪。所谓「雅言」，即当时的通用语言，相当于今天的普通话。


资料来源：司马迁：《史记》（北京：中华书局，1959年），页1938；杨伯峻：《论语译注》（北京：中华书局，1980年），页71、73。
[image: image25.jpg]



孔子特重诗教
	《论语‧季氏》篇记载，有一次，孔子站在庭院中。他的儿子孔鲤从他面前经过，孔子问：「学过诗了吗？」孔鲤答：「还没有。」孔子说：「不学诗，就没法说话（不学诗，无以言）。」孔鲤听了，就回去学诗。


资料来源：杨伯峻：《论语译注》（北京：中华书局，1980年），页178。
[image: image26.jpg]



孔子对诗教的看法及所反映知识教育和道德教育之间的关系
	孔子让学生们去学诗。他说：
小子何莫学夫诗？诗，可以兴，可以观，可以群，可以怨。迩之事父，远之事君。多识于鸟兽草木之名。（《论语‧阳货》）
杨伯峻注：学生们为甚么没有人研究诗？读诗，可以培养联想力，可以提高观察力，可以锻炼合群性，可以学得讽刺方法。近呢，可以运用其中道理来事奉父母；远呢，可以用来服事君上；而且多多认识鸟兽草木的名称。
孔子还认为学习诗，不能死记硬背：
诵《诗》三百，授之以政，不达；使于四方，不能专对；虽多，亦奚以为﹖（《论语‧子路》）
他认为：熟读《诗经》三百篇，交给他政治任务，却无法办好；出使外国，又不能独立谈判应对。虽然读得多，又有甚么用？


资料来源：杨伯峻：《论语译注》（北京：中华书局，1980年），页135、185。
[image: image27.jpg]



孔子针对学生的性格加以教导
	司马耕，字子牛，是孔子的学生。《史记》记载司马耕的性格「多言而躁」。
有一次司马耕问孔子：「甚么是『仁』？」
孔子回答：「所谓仁者，他们说话十分迟钝。」
司马耕又问：「那么，是不是说话迟钝，就可以叫做『仁』呢？」
孔子答：「仁者知道做事不容易，说话能不迟钝吗？」


资料来源：杨伯峻：《论语译注》（北京：中华书局，1980年），页124；司马迁：《史记》（北京：中华书局，1959年），页2214。
[image: image28.jpg]



孔子根据学生的不同性格特点教学，作出灵活调整
	孔子的学生仲由和冉求，曾向孔子请教同一个问题：「听到一件事，是不是马上就要去做（闻斯行诸）？」
孔子对仲由说：「不是，家中还有父兄在，怎么能够一听到就去做？」
孔子对冉求却说：「是，听到就应该去做。」
孔子给仲由和冉求的答案完全不同，另一个学生公西赤听了以后很困惑，就去问孔子。孔子说：「冉求平时做事退缩，所以我要鼓励他向前；仲由平时做事胆量过人，所以我要拉住他，阻止他。」


资料来源：杨伯峻：《论语译注》（北京：中华书局，1980年），页117。
[image: image29.jpg]



孔子「因材施教」的教学手法
	孔子认为，应当针对学生的程度进行教导：
中人以上，可以语上也；中人以下，不可以语上也。（《论语‧雍也》）
即中等以上的人，可以告诉他高深的学问；中等以下的人，不可以和他谈高深的学问。
朱熹说：
孔子教人各因其材。（《论语集注》）


资料来源：杨伯峻：《论语译注》（北京：中华书局，1980年），页61；朱熹：《四书章句集注》（上海：上海书店，1987年），页75。
[image: image30.jpg]



孔子在教学实践中如何看待学与思的关系
	孔子说：「我曾经整天不吃东西，整晚不睡觉，去思考问题。但最终觉得没有甚么益处，还不如老老实实去学习。」（《论语‧卫灵公》）他还说：
学而不思则罔，思而不学则殆。（《论语‧为政》）
关于「罔」和「殆」，后世学者有不同的解释。「罔」的解释有二：一是迷惘，只学习不思考就会迷惘；二是诬罔，即欺骗，只学习不思考就会被欺骗。「殆」的解释有三：一是危殆，只思考不学习是很危险的；二是疲殆，只思考不学习会令人精神疲倦；三是疑惑，只思考不学习会令人糊涂。


资料来源：杨伯峻：《论语译注》（北京：中华书局，1980年），页18、168；程树德：《论语集释》（北京：中华书局，1990年），第一册，页103。
[image: image31.jpg]



孔门弟子中的杰出人才
	孔门弟子各有所长，《论语‧先进》提到所谓的「四科十哲」，即在「德行」、「言语」、「政事」、「文学」四个范畴里面，共有十个杰出的学生。包括：
德行：颜渊、闵子骞、冉伯牛、仲弓。言语：宰我、子贡。政事：冉有、季路。文学：子游、子夏。
「德行」，即个人修养；「言语」指口才和外交才能；「政事」指管理才能；「文学」指古代的人文学术。


资料来源：杨伯峻：《论语译注》（北京：中华书局，1980年），页110；李零：《丧家狗——我读〈论语〉》（太原：山西人民出版社，2007年），页209。
[image: image32.jpg]



孔门弟子仕进表
	（1）国内

	仲由
	为鲁季氏宰。

	冉雍
	为鲁季氏宰。

	冉求
	为鲁季氏宰。

	闵损
	据说曾为鲁费宰。

	高柴
	曾先后任鲁费宰或鲁费、郈宰、武城宰。

	宓不齐
	曾为鲁单父宰。

	卜商
	曾为鲁莒父宰。

	言偃
	曾为鲁武城宰。

	原宪
	曾为孔子家宰。

	（2）国外

	仲由
	卫蒲宰。

	高柴
	卫之士师。

	端沐赐
	卫信阳令或信阳宰。

	宰予
	齐临淄大夫。


资料来源：节录自李零〈《论语》人物表〉，见李零：《丧家狗——我读〈论语〉（附录）》（太原：山西人民出版社，2007年），页97。
建议讨论问题：
1. 参考资料一，孔子为什么选择从事教育？试结合史实加以说明。（孔子的教育活动，和他的政治活动是分不开的。正因为孔子在政治上不能实现自己的理想，才退而从事教育。孔子早年在齐国从事政治活动失败，在鲁国又因为权臣把持国政，在政治上无所作为，因此选择放弃做官，从事教育。晚年经历了十四年的流亡生活，在政治上仍没有大的作为，孔子因年龄关系，遂不再做官，专心教育事业。）
2. 《论语‧卫灵公》记录孔子说过「有教无类」。资料二、三怎样体现孔子的这一教育原则？（孔子「有教无类」的教育原则，体现在两个地方：一、孔子招收学生，不论弟子的出身，也不论贫贱。例如，颜回、卜商、曾参、公晰哀等人是贫民；冉耕、仲由、冉雍、颛孙师等人是鄙人、贱人；漆雕启、公冶长等人更受过刑、坐过监狱，他们皆出身低下。而端沐赐是商人；公西赤是富人；司马耕是贵人，他们皆出身富贵。不管出身如何，孔子都不计较，并收为学生。二、孔子招收学生，不论弟子的国籍。他的学生主要是鲁国人；也有不少是鲁国周边国家的人，如齐、卫、宋等等。甚至远至秦、楚、吴国，都有孔子的学生。可见孔子收生，不限于本国人。）
3. 据资料四，孔子教学的内容是什么？孔子以继承、复兴传统文化为己任，你认为他所办的教育有没有反映出这个政治理念？（孔子教学的内容包括四方面：历代文献、社会生活的实践、与人交往的忠心和信用，即包括知识及品格的教育。历代文献的主要内容包括诗、书、礼、乐。孔子以继承、复兴传统文化为己任，这种理念反映在他的教育上，体现为两方面：一、他所教的东西都是传统文化的重要组成部分——诗、书、礼、乐；孔子教授这些传统文化，使用的是「雅言」，可以看出孔子对这类教学的重视。）
阅读资料四、五、六，回答以下两问：
4. 孔子为什么认为「不学诗，无以言」？他认为学诗的目的是什么？应当怎样去学？（孔子认为「不学诗，无以言」，是因为学生可以在诗中学到丰富的知识，包括各类鸟兽草木的名称；还可以学会各种技巧，包括联想力、观察力、合群性和讽刺方法。有了这些知识和技能，才能更好地与人沟通对话。孔子认为学诗的目的，在于可以利用从诗中所学的知识和道理，去服事父母和君上。孔子认为学诗不能贪多，不能死记硬背，要学以致用。如果所学的知识不能运用在政治和外交方面，那么，学得再多也没有用。）
5. 有人认为孔子的教育内容是道德教育和知识教育的混合体，你是否同意？试综合资料，说一说自己的看法。你认为他的教学内容能满足求学者当时的需要吗？（孔子教育的内容确实结合了道德教育和知识教育。从大的方面来看，孔子的教学内容包括「文」、「行」、「忠」、「信」四部分，已经是道德教育和知识教育的混合体。「文」主要指知识教育，「行」、「忠」、「信」则属于道德教育。从小的方面来看，孔子认为学生所学的每一项知识，最终都要运用于道德范畴。例如诗，孔子认为除了学习诗中的知识，还要学习诗中的道理，并用来服事父母和君上。）
阅读资料七、八、九，回答以下两问：
6. 朱熹说孔子「因材施教」，孔子在教育实践中如何做到这一点？试举例说明。（孔子确实能够「因材施教」。孔子在教学实践中，能针对学生性格作出调整。例如司马耕为人较为多言急躁，孔子在教他何谓「仁」的时候，特点强调仁者说话迟钝，明显是针对司马耕多言的性格点。又如冉求和仲由问同一条问题，孔子却针对他们的性格给了不同的答案，因为冉求性格胆小，做事畏缩不前，孔子就加以鼓励；仲由性格鲁莽，做事大胆，孔子就适当加以阻拦。）
7. 孔子说：「中人以上，可以语上也；中人以下，不可以语上也。」你认为这种方法在教学上还有什么意义？试结合自己的学习经验，说一说你的看法。（学生可以自由发挥。）
8. 阅读资料十。孔子教学，很注重学习和思考。他如何看待学和思的关系？你认为后世学者对「罔」和「殆」的解释，哪一个最贴切？为什么？（孔子认为整天思考，还不如老老实实去读书。表面看来，孔子似乎重视学习多于重视思考。其实并非如此，孔子主张学、思并重，从「学而不思则罔，思而不学则殆」这句话可以看出，孔子认为偏重于学或偏重于思都有缺陷。）（关于「罔」和「殆」的解释，学生可以自由发表自己的看法。提醒学生：这些看法其实是有共通之处的。例如，「罔」字的解释两者都通，只学习不思考会迷惘，正因为迷惘，也才会受骗。）
9. 据资料十一、十二，孔子办教育的成绩怎样？试结合孔门弟子的具体情况，加以说明。（孔子办教育是成功的，从孔门弟子的身上可以看出来，表现为两方面：一、孔子教出了很多有才干的学生，在道德修养、外交辞令、政事管理以及人文学术等范畴，孔子门下都出过杰出的人才。二、孔子为鲁国及周边国家，输送了大量的政治人才。）

10. 有人说，孔子的教育是实现其政治理想的手段之一，孔子的学生子夏也说：「学而优则仕」。你是否同意这些说法？试综合资料一、十一、十二，加以评论。（这些说法有一定道理。孔子是在政治上不得志的情况下，才退而从事教育。他培养的学生，也以政治方面的人才居多，如「四科」里面的「言语」和「政事」，其实都和政治有关。而孔子门下很多弟子，也亲身参与政治，成为「学而优则仕」的范例。可以说，孔子未能实现的政治理想，透过自己的教育得到宣扬，并被部分学生所继承。所以，孔子的教育实际上成了实现其政治理想的手段之一。）
参考书目
李零：《丧家狗——我读〈论语〉》（太原：山西人民出版社，2007年）
梁启超：《孔子》（台北：台湾中华书局，1936年）
冯友兰：《中国哲学史》（北京：中华书局，1961年）
杨伯峻：《孟子译注》（香港：中华书局，1994年）
杨伯峻：《论语译注》（北京：中华书局，1980年）
蔡尚思：《孔子的思想体系》（上海：上海人民出版社，1982年）
骆承烈编：《孔子历史地图集》（北京：中国地图出版社，2003年）
导论








建议分析内容：





孔子的生平、政治理想以及与时代的关系。


孔子的教育理想与实践。








探讨问题建议：





孔子如何实践他的从政抱负及理想？


孔子如何实践他的教育理想？





探讨问题建议（1）：孔子如何实践他的从政抱负及理想？








孔子的出身及经历如何塑造他的政治理想？








孔子如何实践他的政治理想？








探讨问题建议（2）：孔子如何实践他的教育理想？








[image: image34.jpg]


 

[image: image35.jpg]© BEAAUBERFHREEZRER 2010



